Estudio

Agustiniano

Revista del Estudio Teoldgico
Agustiniano de Valladolid

ESTUDIO AGUSTINIANO

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2025
Num. 60 Fasc. 3









Estudio

Agustiniano

Revista del Estudio Teoldgico
Agustiniano de Valladolid

Nam. 60 Fasc. 3 Septiembre — Diciembre 2025

>

]

ARTICULOS

SALVADOR, Adriana Noemi, El déficit de la diferencia. A propésito del
“hombre interior”y los habitos del corazon en la antropologia
CQIDCIM .ttt sttt ettt

NORIEGA FERNANDEZ, Roberto, Una época de la teologia para pensar
a Dios y su Reino: desafiados por el didlogo interdisciplinar y
[0S nuevos ugares teOlOGICOS .........cuwuvveeeinseecisreeeesean,

SomAviLLA RODRIGUEZ, Enrique, El Concilio Vaticano 11 y el didlogo
ECUIMNENICO POSIETION ...ttt

RESINES LLORENTE, Luis, Auge y declive del Catechismus ad Paro-

TEXTOS Y GLOSAS
FARRELL, Joseph L., Reflexion sobre el Christus Totus en San Agustin
DE Luis VizcAaiNo, Pio, Un nuevo estudio sobre la Regla de San Agustin

CANO PELAEZ, Jesus, Agustin de Hipona y Byung-Chul Han, una me-
ditacion sobre religion, amor y filoSOfith..........ccueeeeeeeeeeeeeencnne.

NATAL MARTINEZ, Maria, La mujer en la institucion libre de ensefianza

LIBROS RECIBIDOS

417

433

457

481

513
527

555

599
619



ESTUDIO
AGUSTINIANO

Publicacion cuatrimestral

ADMINISTRACION:

Editorial Agustiniana

Paseo de la Alameda, 39

28440 Guadarrama (Madrid)
editorial@agustinosvalladolid.org
Telfs. 983 306 800 — 983 306 900

Imprime: Ediciones Monte Casino
Ctra. Fuentesatico, Km. 2

49080 Zamora

Teléf. 980 53 16 07

C-e: edmontecasino@gmail.com

SUSCRIPCION 2025
Espana: S55€
Extranjero: 75€
N°suelto: 20 €
IVA no incluido

DL M 3837 - 2023
ISSN 0425-340 X
ISSN-e 2792-260X
© Valladolid 2025

CON LICENCIA ECLESIASTICA

DIRECTOR
Javier Antolin Sanchez

ADMINISTRADOR
Pio de Luis Vizcaino

CONSEJO DE REDACCION
Jestus Cano Pelaez
Alex Palliparambil
Carlos Alexander Totumo

COMITE CIENTIFICO
Rafael Aguirre Monasterio
(Prof. emérito Univ. Deusto)
José Luis Alonso Ponga
(Prof. Univ. Valladolid)
Marceliano Arranz Rodrigo
(Prof. emérito Univ. Pontificia de Salamanca)
José Silvio Botero
(Prof. Accademia Alfonsiana, Roma)
Martin Ebner
(Prof. Univ. Bonn)

Enrique A. Eguiarte Bendimez
(Director Rev. Mayéutica — Augustinus)
Virgilio P. Elizondo
(Prof. Univ. Notre Dame, USA)
José Romén Flecha Andrés
(Prof. emérito Univ. Pontificia de Salamanca)
Giuseppe Caruso
(Prof. Patristicum Augustinianum, Roma)
Peter G. Pandimakil
(Prof. Univ. Saint Paul, Ottawa, CA)
Fernando Rivas Rebaque
(Prof. Univ. Pontificia Comillas)
Gonzalo Tejerina Arias
(Prof. Univ. Pontificia de Salamanca)
Luis A. Vera
(Sto. Thomas of Villanova, Pa, USA)

Colaboraciones

Estudio Agustiniano admite articulos de investigadores, que deseen colaborar.
Directrices de la Revista: https://www.agustinosvalladolid.es/estudio/investigacion/estudio
agustiniano/estudio_pdf/estudio_agustiniano_directrices.pdf
Instrucciones para los autores: https://www.agustinosvalladolid.es/estudio/investigacion/
estudioagustiniano/estudio_pdf/estudio_agustiniano_normas_estilo.pdf

Los articulos de EstAgus se encuentran disponibles en acceso abierto vols. 1-59
http://www.agustinosvalladolid.es/estudio/investigacion/estudioagustiniano/

estudiofondos.html

La revista no asume necesariamente los puntos de vista expuestos por sus colaboradores




El déficit de la diferencia.

A proposito del "hombre interior”
y los habitos del corazén
en la antropologia egipcia

Adriana Noemi Salvador
ORCID: 0000-0003-4014-7683
adrianasalvador@gmail.com

Recibido: 26 junio 2025 / Aceptado: 15 septiembre 2025
|

RESUMEN: La presente colaboracion
tiene por fin sefalar posibles vias de
estudio y presentacion del texto biblico
para personas neurodivergentes, y de las
que toda la comunidad cientifica pueda
beneficiarse. Para ello, la dimension es-
piritual, parte de la identidad personal
constelativa heredada del antiguo Egipto
por la Biblia judeocristiana, y sefialada
deficiente en las personas autistas, queda
resignificada a partir del giro ontolégico
que desde las ciencias sociales se aplica
a los textos del pasado. La superposicion
de niveles de significacién en el texto
biblico se revela como sustrato de car-
mina figurata en el inicio de la escritura;

asi como la aspectiva de las sociedades
de pensamiento integrado, del discurso
narrativo que exige un compromiso por
parte del destinatario. Esta comunicacion
conspicua que alcanza al texto biblico
permite obtener la misma universalidad
que el lenguaje discursivo y metaférico.
El punto de inflexién estard determina-
do, hermenéuticamente, por la inter-
accion, cual ética colaborativa del pasa-
do, entre los destinatarios del texto sa-
grado.

Palabras clave: Oriente Biblico, protosi-
naitico, espiritualidad, materialidad, ética
colaborativa, neurodivergencia.

The deficit of difference. Regarding the “inner man”
and the habits of the heart in Egyptian anthropology

Abstract: The collaboration aims to iden-
tify possible avenues for studying and
presenting the biblical text to neurodi-

Estudio Agustiniano, Vol. 61 (2025) 417-431
ISSN: 0425-340X; ISSN—e: 2792-260X

vergent individuals, from which the enti-
re scientific community can benefit. For
this, the spiritual dimension, part of the

@ DOI: 10.53111/ea.v60i3.1273



418

constellative personal identity inherited
from ancient Egypt by the Judeo-Chris-
tian Bible and identified as deficient in
autistic individuals, is redefined throu-
gh the ontological shift applied to texts
from the past by the Social Sciences. The
superposition of levels of meaning in the
Biblical text is revealed as the substrate
of carmina figurata at the beginning of
writing; as the aspective into societies of
integrated thought, of the narrative dis-
course that demands response from the

ADRIANA NOEMI SALVADOR

reader. This conspicuous communication
reaches the biblical text allows for the
same universality as discursive and me-
taphorical language. The turning point
will be determined, hermeneutically, by
the interaction, as a collaborative ethic
of the past, between the receptors of the
Sacred Text.

Keywords: Biblical East, protosinaitic,
spirituality, materiality, collaborative
ethics, neurodivergence

I. Introduccion

En el pasado nimero homenaje que Estudio Agustiniano (Vol. 59
Niim. 2-3) ha dedicado al P. Domingo Natal Alvarez OSA con ocasién de
sus 80 afios, Alfonso Vives Cuesta, inspirado en la interioridad que ocu-
pa un lugar central en la antropologia de san Agustin, ha completado el
enfoque filoséfico de persona desarrollado por Charles Taylor (1989) a
partir de las evocaciones al Adpax biblico 6 kpvntdg Tiig Kapdiag, “lo oculto
que hay en el corazon” (1Pe 3,4). Se trata de una expresion que podemos
rastrear, como ha puesto de manifiesto el autor, a lo largo de las fuentes
que poseemos del antiguo Egipto en sus diversas fases histéricas (Vives
Cuesta, 2024).

En esta instancia, nos proponemos completar la exposicion de Vi-
ves Cuesta con el “giro ontolégico” de las ciencias sociales, que afiade a
los textos la materialidad proporcionada por los datos de la arqueologial.
Una dimensién excluida, explicitamente, por el autor en su tarea herme-
néutica (Vives Cuesta, 2024: 368, 378).

En el marco del compromiso contemporaneo con la diversidad, la
equidad y la inclusion, con ello buscamos llamar la atencién acerca del

1 Un intento de superar el enfoque meramente filolégico, que histéricamente se apli-
c6 en forma unilateral sobre el estudio de los textos antiguos, basados en dicotomias “sig-
nificante-significado”, con una “visién pragmadtica” que incorpora los soportes materiales.
Véase Salvador, 2023.



EL DEFICIT DE LA DIFERENCIA. A PROPOSITO DEL "HOMBRE INTERIOR" 419

déficit que se percibe, dentro de los estudios biblicos, con relacién a la
neurodiversidad®. En ella, englobamos, de forma genérica, un modo de
ser en el mundo que alcanza, por razones que exceden nuestro trabajo
y competencia, a un nimero cada vez més alto de personas. Por tanto, la
deficiencia serd la exclusion de este gran espectro, dentro del desarrollo
de las ciencias biblicas que, por su parte, creemos, puede marcar una gran
diferencia’.

Para ello, partimos de un acontecimiento extraordinario: la emer-
gencia de la escritura alfabética lineal en las minas de Serabit el-Khadim
hacia el afio 1850 a.n.e. (Gardiner, 1916; Goldwasser, 2006). Cual hdpax
legomenon literario, podemos rastrear, longue durée, el sustrato que ha
quedado plasmado de dicho evento en el texto biblico a partir de algunas
notas particulares y extraordinarias.

2. Prehistoria y ética colaborativa
Para Taylor, las raices de la persona se encuentran en Platon (Fe-

dro 246a-257a), donde el “yo”, que reside en el alma, se presenta como
una fuerza racional que ejerce una funcién organizadora sobre el mundo

2 Notese que solo existe una Asociacion de Autistas Catélicos en lengua ingle-
sa, https://www.autisticcatholics.org/, fundada por el Legionario de Cristo Matthew
Schneider, https:/frmatthewlc.com/. Y académicamente sélo encontramos un Cen-
tro de Autismo y Teologia en la Universidad de Aberdeen, en Reino Unido, https:/
www.abdn.ac.uk/sdhp/centre-for-the-study-of-autism-and-christian-community-1725.php,
dirigido por Grant Macaskill, y a cuyas publicaciones me referiré mas adelante. Por su parte,
la Sociedad Biblica Espaiiola posee un Proyecto de Adaptacion de la Biblia a Lectura Facil,
https://www.sociedadbiblica.org/actualidad/presentacion-del-proyecto-de-adapta-
cion-de-la-biblia-a-lectura-facil/

3 Dado que no se trata de una enfermedad que se cura, en lugar del enfoque negativo
de “déficit” hoy se prefiere hablar en forma positiva de “diferencia”: “neurodiversidad” o
“neurodivergencia”. En cuanto a lo problemadtico que es establecer un diagnéstico, con-
forme a los criterios que se tomen y los recursos econémicos, que s6lo poseen los paises
mads desarrollados, y la falta de datos reales, véase Macaskill, 2021: 390-393. La Organiza-
cion Mundial de la Salud sefiala que, actualmente, uno de cada cien nifios es autista, pero
son muchas las voces que advierten que el nimero es considerablemente mayor, y como
veremos, mas que una epidemia contemporanea, aunque en forma solapada, es lo que ha
permitido desde la prehistoria la supervivencia humana.



420 ADRIANA NOEMI SALVADOR

exterior. Por su parte, Vives Cuesta pone en evidencia que el hombre in-
terior egipcio prefigura, densifica y manifiesta, con los habitos de su pro-
pio corazon (ib/2272/xapdia), los desarrollos antropoldgicos presentes en la
identidad personal “constelativa” que desplegard, més tarde, la Sagrada
Escritura:

En su visiéon completa, el ser personal se encuentra en la intersec-
cion de tres ejes que incorporan la dimensién corpdrea del ser huma-
no, el componente social que le permite al individuo personal confor-
mar colectividades activas y, ante todo, la dimensién espiritual o emocio-
nal de lo que podria denominarse “autoconciencia” (Vives Cuesta,
2024:384).

En general, se reconoce a las personas que se ubican dentro del es-
pectro autista por tener dificultades en el plano sensorial, que involucra
lo corpdreo; y comunicativo, comprometiendo la dimension social de esas
personas®. Luego, la preferencia por las interpretaciones literales ha lle-
vado a cuestionar su espiritualidad, que se veria devaluada frente a la
dificultad para interpretar los textos religiosos, como lo es la Biblia, por su
alto nivel de abstraccion y uso de metaforas.

En Serabit el-Khadim encontramos estos elementos unidos en forma
paradigmatica. Alli coincide, por Unica vez en la historia humana, hasta
donde podemos conocer por ahora, la transformacién de la materia, mi-
nerales, con la creacion de las letras. Pero aqui, la escritura no depende
de una elite estatal, sino que emerge a partir de un intercambio sociocul-
tural que existe entre egipcios y una minoria de cananeos®, que poseen
capacidades tnicas, con el fin de comunicarse con sus propias divinidades
(Goldwasser, 2011: 267-268).

4 Véase la presentacion de la Organizacién Mundial de la Salud para el Trastorno del
Espectro Autista (TEA), https://www.who.int/es/news-room/fact-sheets/detail/autism-spec-
trum-disorders. Para una breve historia de su estudio, véase Macaskill, 2017: 2-6.

5 No podemos afirmar que estos sujetos sean los protagonistas de las futuras tradi-
ciones biblicas, o los sujetos del Israel histdrico, pero si que forman parte de un mismo uni-
verso cultural que, como bien sefiala Vives Cuesta (2024: 367 n.9), incluimos en el Oriente
Biblico.



EL DEFICIT DE LA DIFERENCIA. A PROPOSITO DEL "HOMBRE INTERIOR" 421

T S \f =T

S XK 2
ﬁ L z.

/9 Teleilat el-Ghassul 9 0
(5400-3500 a.n.e.) Uruk (ﬁ\ \

(3300 a.n.e.) R .
Serabit el-Khadim 3 l\
& (lsiﬂ a.n.e.) .
T
) 3300 2 \ﬁ
. Er.;nlmj. . .( Il e) \ j
. llﬂ-l mi . \\ i Z--\_/_.---—

Fig. 1. Inicio de la escritura y trabajo del cobre

El-Badari 9

(4500-3900 a.n; e.

© d-maps.com

Intencionalmente, a diferencia del cuneiforme en Mesopotamia,
que surge para atender a una necesidad de intercambio econémico co-
mercial, promovido por una clase social superior vinculada al estado, los
jeroglificos egipcios en Abidos y la escritura alfabética lineal en el Si-
nai coinciden en una motivacion religiosa (Salvador, 2023). Metodologi-
camente, la distincién entre el rebus, utilizado para los jeroglificos egip-
cios en Abidos y el cuneiforme en Uruk (ambos en torno al 3300 a.n.e.),
y la acrofonia empleada en el Sinai para la escritura fonética lineal, se
puede asociar a un saber hacer original con el cobre que comparten las
culturas badariana del Alto Egipto y ghassuliense en el Levante en tor-
no al 4000 a.n.e. (Salvador, 2023, 2024a). Ahora bien, los responsables
de llevar adelante dicho proyecto no pertenecen a ningun tipo de elite,
ni forman parte de una minoria socialmente marginada; por el contrario,
participan de un ambito en el que se desarrolla una peculiar ética cola-
borativa.



422 ADRIANA NOEMI SALVADOR

Fig. 2. Serabit el-Khadim 358 y 377. Inscripciones con forma de cabeza de buey,
que evocan a la diosa vaca Hathor para los egipcios, Ba’alat para los cananeos
(Morenz, 2023: 104)

En Serabit el-Khadim, el mayor nimero de inscripciones protosinaiti-
cas se encuentran en torno a la Mina L, donde un grupo reducido de ca-
naneos estaria alli dedicado a la elaboracién y fundicion de cabezas de ha-
chas y cinceles de cobre que los egipcios utilizaban para extraer la turquesa
(Beit-Arieh, 1985). Esas inscripciones, con signos disefiados a partir del pro-
ceso de acrofonia, con frecuencia poseen una disposicién gréafica generando,
a su vez, una comunicacion conspicua (carmen figuratum) que no se reconoce
en los jeroglificos egipcios ni en la escritura cuneiforme mesopotamica (Mo-
renz, 2024).

2.1. El proceso de espiritualizacion

Como ha expuesto magistralmente Vives Cuesta, originariamente, en
los inicios del estado egipcio, el monarca posee la voluntad de los sibdi-
tos como funcién vicaria. Recién a partir de la Dinastia VI, vemos que el



EL DEFICIT DE LA DIFERENCIA. A PROPOSITO DEL "HOMBRE INTERIOR" 423

(CaTe
5

e
'z

Fig. 3. La masacre del enemigo durante el Reino Antiguo (Dinastia IV, reinado de
Kheops) con la presencia del dios Thot en Magharah 7 (Gardiner — Peet, 1917: plano X)°

corazén sustituye al rey en las inscripciones autobiograficas manifestan-
dose como sede personal del individuo. Durante este periodo, a diferencia
de las representaciones de la masacre del enemigo en el valle del Nilo,
en las minas del Sinaf la divinidad permanece ausente, lo que muestra un
cambio de paradigma.

En el valle del Nilo, la desvinculacién definitiva de la imagen real y
el individuo con la lealtad del corazoén (cor ad cor loquitur), que distingue
la obediencia exterior y la lealtad a si mismo durante el Reino Nuevo, se
puede rastrear desde el Reino Medio. Entre el 2050-1750 a.n.e., en Egipto,
vemos como el hombre de “corazén sabio” accede al interior desde fuera
gracias a la “piedad personal” que permite establecer un vinculo entre el
orante y la divinidad.

6 La divinidad permanece ausente en las restantes representaciones de las Dinas-
tia III, Tosorthoros (Magharah 1a, plano I) y Sanakht (Magharah 2, plano I); Dinastia IV,
Senofru (Magharah 5, plano II y Magharah 6, plano IV); Dinastia V, Sahure (Magharah 8,
plano V) y Neuserre-Ini (Magharah 10, plano VI) en Gardiner — Peet, 1917.



424 ADRIANA NOEMI SALVADOR

Fig. 4. La psicostasis en el papiro de Hunefer (1275 a.n.e.). Museo Britanico EA 9901-57

En ese marco, el corazén es la autoridad moral que imparte ensefian-
zas e instrucciones de la tradicion social deificadas en la Ma’at, y que de-
terminaran el paso al Mas Alla cuando el corazén del difunto se pese con
la pluma de la diosa (Stadler, 2008). Alli, el corazén del hombre y la divi-
nidad se unen, neutralizando, a través de la actividad respiratoria, la opo-
sicion interior/exterior de forma definitiva. El corazén pasa a ser llamado
“la nariz de dios” (87t nt ntr) que debe oler e inhalar el corazén, agotando
al maximo la distancia entre el creador y la criatura que se espiritualiza.

Ahora bien, en el Sinai, los minerales son promesas de inmortalidad
que garantizan la similitud entre la divinidad y la persona (Aufrere, 1997).
De este modo, el orden de Ma’at no se obtiene golpeando al enemigo; sino
a través de la comuin sumision a la diosa Hathor, “sefiora de la turquesa”,
en forma gréfica y arquitecténica.

En Serabit el-Khadim se alzan por doquier estelas que figuran la en-
trega ritual con panes de turquesa, por parte de egipcios y cananeos en
forma conjunta. Y todo se desarrolla en torno a un templo que permane-
ce, a lo largo de mil afios, abierto a continuas adiciones arquitectdnicas.

Con ello, el templo termina disefiado como una mina con la diosa
Hathor en el centro, que se manifiesta, visual y fisicamente, en forma de
turquesa pasando a ser un elemento de cohesién y solidaridad entre gru-
pos heterogéneos (Morenz, 2024: 349-351; Muiioz Fernandez, 2003).

7 https://www.britishmuseum.org/collection/object/Y_EA9901-5



EL DEFICIT DE LA DIFERENCIA. A PROPOSITO DEL "HOMBRE INTERIOR" 425

Fig. 5. Serabit el-Khadim 95. Amenemhat III (Dinastia XII), en forma de halcén
con la corona blanca, recibe la vida de la diosa, mientras el mayordomo
en jefe asidtico Ameny acerca un pan conico de turquesa como ofrenda

(Gardiner — Peet, 1917: plano XXX)

Como consecuencia, en el mismo marco temporal durante el cual ve-
mos desarrollarse la religiosidad personal en el valle del Nilo, en el entor-
no minero el proceso de espiritualizacion se resignifica.

2.2. La ética colaborativa

En todo el Africa Central y Préximo Oriente, los lugares de fundi-
cién son recintos de proteccion y culto (Amzallag, 2019). Esto genera una
ética colaborativa que lleva a compartir diferentes habilidades y talentos
asegurando el apoyo a los mas débiles y vulnerables. Ahora bien, resulta
dificil pensar el desarrollo de los que, en apariencia, son més estables so-
cialmente, sin las competencias de los segundos?.

Efectivamente, vemos que debemos la autoria de las letras, con las
que ahora mismo estamos interactuando, a un pequefio grupo de herre-
ros que poseen destrezas técnicas y analiticas de paciencia y concentra-
cién unicas. Esas cualidades se pueden remontar a un saber hacer origi-
nal sobre el cobre hasta el calcolitico, en un aislamiento que s6lo posible

8 Sobre la identidad marginal de los creadores de las letras y su reconocimiento en los
pobres de la Biblia hebrea, véase Salvador, 2024b.



426 ADRIANA NOEMI SALVADOR

Fig. 6. Serabit el-Khadim 124 (Gardiner — Peet, 1917: plano XLVII)

a partir de un entorno mayor que les asegure el cuidado requerido. La
misma practica social de apoyo, a personas que poseen capacidades de
concentracion extraordinarias, que ha sido puesta en evidencia para sefia-
lar, no sélo la existencia del autismo prehistérico, sino su necesidad para
nuestra evoluciéon como homos (Spikins — Wright, 2016).

3. Los estudios de la cultura material y la Biblia

Por un lado, trasladar los estudios de la cultura material a la Biblia
hebrea, como se aplica a otros textos del pasado, implica salvedades en
cuanto a la autoria y fuentes.

El texto masorético mas antiguo que poseemos es el codice de Alepo
del afio 980 d.n.e., seguido por el de San Petersburgo del afio 1009 d.n.e.,
actualmente el dnico completo. Los manuscritos de Qumran, aunque es-
tan sin vocalizar, son mds antiguos, pero datados entre los siglos III a.n.e.
y siglo II d.n.e. también son tardios y no pueden considerarse “originales”
o “auténticos”.

Asi como también, por otro lado, nétese que, en cuanto texto reli-
gioso, lo fundamental no es su vinculo con el autor del pasado, sino su
continua agentividad sobre el lector de todos los tiempos poniéndolo en
conexion con el ser divino.

3.1. La dimension corporal. El lenguaje metaférico y visual

En la Biblia hebrea, la comunicacién conspicua se puede reconocer
no sélo en los distintos tipos de paralelismo: gramatical, lexical, seman-
tico y fonolégico (Berlin, 1985); sino que es posible identificar, también,



EL DEFICIT DE LA DIFERENCIA. A PROPOSITO DEL "HOMBRE INTERIOR" 427

a modo de carmina figurata en el protosinaitico?, disefios formales que
operan visualmente como activadores signicos generando un significado
yuxtapuesto al discurso'.

3.2. El componente social. El discurso narrativo y la aspectiva

Y sila supuesta “falta de espiritualidad” se justifica con la preferencia
por las interpretaciones literales que dificultan la comprension de las me-
taforas, la “indiferencia” o “apatia”, con las que se etiqueta a las personas
“autistas”!!, las privaria de acceder a la narracién que también abunda en
el texto biblico.

Noétese que, por su parte, el discurso narrativo tiene por finalidad
activar la respuesta del destinatario: «Il lettore assolve gia in maniera
adeguata le ingiunzioni letterarie dell'autore se, dopo aver letto un testo,
pensera e ragionera diversamente» (Weinrich, 1988: 24). Sin embargo, las
sociedades antiguas de pensamiento integrado construyen el discurso en
forma paratactica, con una integracion disimil (Salvador, 2023):

El término, que expresa la idea de “no-perspectiva”, recuerda las
principales caracteristicas de la cultura y, sobre todo, del arte egipcio.
La aspectiva supone la expresion de las ideas y de la realidad de forma

9 Para la distincion entre la “iconicidad” de Orly Goldwasser, que yo he utilizado
para equiparar la sintaxis de la frase en el hebreo biblico desarrollada por Alviero Niccacci
a la construccién de las palabras en Egipto (Salvador, 2021), y la “figuratividad” de Pascal
Vernus que permite construir discursos complejos por afinidad visual y resonancia fonética,
con ejemplos biblicos, véase Salvador, 2024c.

10 Nétese que, a partir de la cualidad visual de las personas autistas, desde 2013
las Fuerzas de Defensa de Israel llevan adelante el Programa Roim Rajok, “Mirando le-
jos”, https://www.roim-rachok.org/english. Se trata de un programa de excelencia, dentro
del servicio de inteligencia de las FDI. Inicialmente estaba focalizado en las habilidades
visuales de las personas autistas y se dedicaban a interpretar imdgenes satelitales y fo-
tografias aéreas, https://youtu.be/9VaaxgDjU2M?si=ObtUm9wUJaCRYwsP; pero con el
tiempo fue incorporando mds funciones, https://youtu.be/EjzojzNAJvA?si=VjtV4Nv5o-
HGAqOWQ

11 El término estd acufiado por el griego avtdg, que significa “uno mismo” (Macaskill,
2021: 394-395).



428 ADRIANA NOEMI SALVADOR

desconexionada, al menos desde el punto de vista occidental y de las
sociedades de discurso légico, a través de la yuxtaposicion de partes indi-
viduales que no buscan una unidad coherente basada en la interrelacién
de elementos. Busca la expresion de la realidad a través de una sucesion
paratdctica de escenas o ideas independientes sin una linea argumental
a primera vista clara. (...) Asi, la percepcién aspectiva nace del hecho
de que, quien interpreta la realidad, estd dentro del objeto, con él, mien-
tras que en la perspectiva occidental los individuos analizan el entorno
colocdndose en su exterior. (...) en la representacion “aspectivistica” el
creador tiene como tarea el integrarse en el orden universal y absoluto
preestablecido (Diego Espinel, 2006: 14-15).

4. Conclusiones

Grant Macaskill (2021) ha sefialado, justamente, la necesidad de que
personas autistas sean sujeto y no simplemente objeto de investigacion
cuando se quiere abordar la Biblia, para que los relatos no sean inapropia-
dos e incluso pastoralmente destructivos (Macaskill, 2022).

La Sagrada Escritura, claramente, no nombra el espectro autista
como hoy, y sobre todo en las ultimas décadas, lo vamos identificando,
ni parece tener demasiado sentido intentar reconocer un texto donde el
tema fuera tratado. Sin embargo, todos los elementos que aparecen com-
prometidos en las personas neurodivergentes pueden ser vinculados al
origen de la escritura que pertenece a la misma tradicion cultural del texto
biblico.

Y entre todos estos componentes, sobresale una intencionalidad reli-
giosa que habla de una espiritualidad con notas particulares, y que se co-
rresponde con el desarrollo de la religiosidad personal egipcia durante el
Reino Medio. En la Biblia hebrea, estas notas evolucionan en la literatura
sapiencial, donde lo corporal y espiritual permanecen indisolublemente
unidos:

Sappiamo I'importanza che figli, ricchezze e onore nella societa ri-
vestono nell’orizzonte teologico della sapienza biblica. Questo tipo di re-
compensa terrena e materiale non ¢ affatto vile per la mentalita biblica,
anci fa tutt’'uno con la ricompensa spirituale dell’amicizia con Dio di cui
¢ segno tangibile. Ma, attenzione, non si puo concludere che per la Bibbia
non si dia amicizia con Dio senza ricompensa terrena, né che la ricompen-



EL DEFICIT DE LA DIFERENCIA. A PROPOSITO DEL "HOMBRE INTERIOR" 429

sa terrena sia segno inequivocabile dell’amicizia con Dio. La situazione ¢
complessa ed ¢ necessaria una fede profonda per decifrarla. Va ricordato,
comunque, che la mentalita biblica ignora la distinzione netta fra terreno
e spirituale. La nostra mentalita quasi dualistica, influenzata dalla filoso-
fia greco-platonica, pud arrecare danno alla comprensione della Bibbia
(Niccacci, 1994: 84).

El desafio, por tanto, se encuentra, a la hora de programar los comen-
tarios y, sobre todo, las ediciones de la Biblia a las lenguas verndculas, en
ser capaces de aplicar la misma ética colaborativa de los antiguos para
poder incorporar, dentro del mismo lenguaje metaférico y discursivo, los
significados yuxtapuestos y aspectiva que permitan alcanzar un mensaje,
verdaderamente universal, sin dejar fuera la capacidad de percepcién de
ningun sujeto.

5. Bibliografia

AMZALLAG, Nissim (2019). «The Religious Dimension of Copper Metal-
lurgy in the Southern Levant», en Goldfus, Haim — Gruber, Mayer
I. — Yona, Shamir — Fabian, Peer (Eds.), “Isaac went out... to the fiel”
(Genesis 24:63). Studies in Archaeology and Ancient Cultures in Hon-
or of Isaac Gilead, Oxford, Archaeopress: 1-13.

AUFRERE, SYDNEY H. (1997). «univers minéral dans la pensé égyptienne:
essai de synthese et perspectives», en Archéo-Nil 7:113-114.

BEIT-ARIEH, [TZHAQ (1985). «Serabit El-Khadim: New Metallurgical and
Chronological Aspects», en Levant, 17/1: 98-116.

BERLIN, ADELE (1985). The Dynamics of Biblical Parallelism, Blooming-
ton, Indiana University Press.

DiEGo EsPINEL, ANDRES (2006). Etnicidad y territorio en el Egipto del Rei-
no Antiguo, Universitat Autbnoma de Barcelona, Barcelona: 14-15.

GARDINER, ALAN H. (1916). «The Egyptian Origin of the Semitic Alpha-
bet», en The Journal of Egyptian Archaeology, 3:1-16.

GARDINER, ALAN H. — PEET, THOMAS E. (1917). The Inscriptions of Sinai.
Introduction and Plates (Vol. 1), London, Egypt Exploration Society.

GoLDWASSER, ORLY (2006). «Canaanites Reading Hieroglyphs. Horus is
Hathor? — The Invention of the Alphabet in Sinai», en Agypten und
Levante, 16: 121-160.



430 ADRIANA NOEMI SALVADOR

GOLDWASSER, ORLy (2011). «The Advantage of Cultural Periphery. The
Invention of the Alphabet in Sinai (circa 1840 B.C.E.)», en Sela-Shef-
fy, Rakefet — Toury, Gideon (Eds.), Culture Contacts and the Making
of Cultures. Papers in Homage to Itamar Even-Zohar, Tel Aviv, Unit
of Culture Research / Tel Aviv University: 255-321.

MACASKILL, GRANT (2017). «Autism Spectrum Disorders and the New
Testament: Preliminary Reflections», en Journal of Disability & Re-
ligion: 1-27.

MACASKILL, GRANT (2021). «Autism and Biblical Studies: Establishing
and Extending the Field beyond Preliminary Reflection», en Journal
of Disability & Religion,25/4:38-411.

MACASKILL, GRANT (2022). «The Bible, Autism and Other Profound De#
velopmental Conditions: Regulating Hermeneutics», en Journal of
Disability & Religion,26/4: 414-438.

MORENZ, LUDWING D. (2023). Egyptian meeting Canaanites. And the gene-
sis of alphabetic writing around 1900 BCE, Alcala de Henares, Uni-
versidad de Alcala.

MOoRENZ, LUDWING D. (2024). «The “He” Tribe from Serabit el Khadim and
the Invention of Alphabetic Writing: Can the Subaltern... Write?», en Be-
tro, Marilina — Friedrich, Michael — Michel, Cécile (Eds.), The Ancient
World Revisited: Material Dimensions of Written Artefacts, Berlin — Bos-
ton, De Greyter: 359-362.

MuRNoz FERNANDEZ, MARIA E. (2003). «El papel de la diosa Hathor y la
explotacion de la turquesa del Sinai», en Minius, 11: 65-77.

Niccaccr, ALVIERO (1994). La casa della sapienza. Voci e volti della sa-
pienza biblica, Cinisello Balsamo, San Paolo.

SALVADOR, ADRIANA N. (2021). «El ritmo del nuevo orden intelectual inn
augurado en Egipto en la sintaxis del hebreo biblico», en LynX, 20:
201-235.

SALVADOR, ADRIANA N. (2023). «De la letra en la tumba a la frase en
el texto. La recepcion en el mundo moderno del doble origen de la
escritura en el antiguo Egipto», en Alderete, Matias — Jakubowicz,
Florencia — Rodriguez, Irene (Comps.), I Jornadas sobre usos y recep-
cion de la historia antigua. El antiguo Egipto como fantasia moderna:
a cien anos del descubrimiento de la tumba de Tutankhamon, Buenos
Aires, Editorial de la Facultad de Filosofia y Letras Universidad de
Buenos Aires: 1-26.



EL DEFICIT DE LA DIFERENCIA. A PROPOSITO DEL "HOMBRE INTERIOR" 431

SALVADOR, ADRIANA N. (2024a). «Parentesco, escritura y minerales entre
el antiguo Egipto y el Levante», en Minguijon, Ana M. — Vilacoba
Ramos, Karen M. — Saiz Lopez, José N. (Eds.), La familia en la an-
tigiiedad. Estudios desde la interdisciplinariedad, Madrid, Dykinson:
969-989.

SALVADOR, ADRIANA N. (2024b). «Confusio linguarum y escritura. Los es-
cribas marginales en la construccién identitaria universal a partir de
la diferenciacion de la escritura», en Helmdntica, 75/209: 9-52.

SALVADOR, ADRIANA N. (2024c). «Origen y materialidad de la escritura
en Israel y el antiguo Egipto. Filologia y Arqueologia en didlogo», en
RIHAO,2:166-177.

SPIKINS, PENNY —WRIGHT,BARRY (2016). The Prehistory ofAutism.Rounded
Globe: Book. https://roundedglobe.com/html/850efa8a-9596-44c5-
ab46-5dd828905986/en/The Prehistory of Autism

STADLER, MARTIN A. (2008). «Judgment after Death (Negative Confession)y,
en UCLA. Encyclopedia of Egyptology: https://escholarship.org/uc/item/
07s1t6kj

TAYLOR, CHARLES (1989). Sources of the Self: The Making of the Modern
Identity, Cambridge, Harvard University Press.

VIVES CUESTA, ALFONSO (2024). «Tras las huellas del “hombre interior”
en el Oriente Biblico: los hdbitos del corazén en la antropologia egip-
cia», en Estudio Agustiniano, 59:363-395.

WEINRICH, HARALD (1988). Lingua e linguaggio nei testi, Milano, Feltri-
nelli.






Una época de la teologia
para pensar a Dios y su Reino: desafiados
por el didlogo interdisciplinar
y los nuevos lugares teoldgicos

Roberto Noriega Fernandez, OSA

Estudio Teoldgico Agustiniano de Valladolid

Orcid: 0000-0001-5801-987X

roberto_noriega@agustinosvalladolid.edu.es

Recibido: 23 junio 2025 / Aceptado: 1 septiembre 2025
|

Resumen: Ante la rdpida evolucién que
se estd dando en el mundo y que la Iglesia
debe acompaiiar, han surgido voces que
llaman a la renovacién de la teologia y
su ensefianza académica. Desde algunos
documentos oficiales hasta reflexiones de
especialistas de renombre, se apela a una
nueva teologia que se sitie en el lugar que
le corresponde en sociedades multicul-
turales, realizando su servicio de diaconia
de la verdad de manera significativa.

De algin modo, cumplir dicha misién
afecta a los métodos aplicados y al ma-

nejo de las fuentes epistemoldgicas que
cimientan la cientificidad de la teologia.
En el Concilio Vaticano II se han en-
raizado varias propuestas de trabajo que
ensanchan el camino a la bisqueda de la
verdad sobre Dios y favorecen su comu-
nicaciéon evangelizadora. Ademads, ofre-
cen a las otras ciencias pistas para traba-
jar de modo interdisciplinar,

Palabras clave: Didlogo interdisciplinar,
epistemologia, teologia postconciliar, re-
novacion teoldgica

A new epoch for theology to think about God
and his Kingdom: challenged by interdisciplinary
dialogue and new theological places

Abstract: In the face of the rapid evolu-
tion that is taking place in the world and
that the Church must accompany, voic-
es have arisen that call for the renewal

Estudio Agustiniano, Vol. 61 (2025) 433-455
ISSN: 0425-340X; ISSN-e: 2792-260X

of theology and its academic teaching.
From official documents to reflections by
renowned specialists, there is an appeal
to a new theology that places itself in

@ DOI: 10.53111/ea.v60i2.1271



434

its rightful place in multicultural societ-
ies, conducting its service of diakonia of
truth in a meaningful way.

In a way, to fulfill this mission affects the
methods applied and the handling of the
epistemological sources that cement the
scientificity of theology. In the Second
Vatican Council, several proposals for
work have taken root that broaden the

ROBERTO NORIEGA FERNANDEZ

path to the search for the truth about
God and favor his evangelizing communi-
cation. In addition, they offer other scien-
ces clues to work in an interdisciplinary
way.

Keywords: Interdisciplinary dialogue,
epistemology, post-conciliar theology,
theological renewal

I. Introduccion

La ciencia teoldgica es un servicio, una diaconia de la verdad (Juan
Pablo 11, 1998: 2), a la sociedad humana que debe hacer su espacio en las
dgoras académicas.

En un contexto que evoluciona velozmente afectado por innova-
ciones y posibilidades complejas que afectan a la comprension de la con-
dicién humana y a su apertura a lo Trascendente, se enfrenta a urgentes
desafios y preguntas planteadas novedosamente en la larga historia de la
humanidad.

En esta ardua labor aparece como necesaria la colaboracién inter-
disciplinar comprendida en sentido fuerte (Francisco, 2022: 5) que precisa
establecer procesos de investigacion, reflexion y discernimiento, definien-
do y respetando unas condiciones y criterios que, garanticen la libertad de
los participantes y permitan sumar acentos enriquecedores para el bien
comun.

La practica del juicio teolégico puede ofrecer actualmente sabias
orientaciones gracias a las dindmicas de actualizacién internas que apun-
tan valiosas aportaciones expresion del enorme esfuerzo realizado para
pensarse a si misma y hacerse creible ante los demas.

Se tratard, en primer lugar, de situar la teologia en el momento actual
de la reflexion. Se apuntaran aquellas notas que parecen mads significativas
de lo que se ha definido como una nueva etapa en la reflexion teoldgica
para valorar el peso especifico de las aportaciones de la teologia al com-
partir sus saberes.

En un segundo momento, se sefialan de manera breve algunas diné-
micas epistemoldgicas actuales que hacen que la teologia sea una ciencia



UNA EPOCA DE LA TEOLOGIA PARA PENSAR A DIOS Y SU REINO: 435

vdlida para pensar y decir al ser humano tan valiosa como las demds, y me-
recedora del crédito de quien viene haciendo un esfuerzo de adaptacion y
facilitacion del pértico dialogal necesario. Incluso puede servir de ejemplo
de accidn ante la interdisciplinaridad académica.

I. Una nueva época para una reflexion teoldgica poliédrica

Una primera anotacién puede servir de punto de partida para situar
ala teologia en la realidad en la que se afirma su escasa importancia; tanto
en la comunidad cristiana como en la sociedad civil la teologia no tiene
practicamente ningtn peso (Sequeri, Salmann, Theobald, 2021: 71). Datos
diversos sobre los baremos de publicaciones, recursos, participaciéon en
encuentros y celebraciones de encuentros muestran que en pocas déca-
das se ha pasado de la exuberancia y el interés, a la penuria, con algunas
excepciones.

Se puede sefialar la convivencia de diversas corrientes en los posi-
cionamientos teoldgicos con tonos y acentos variados... que dificultan
la identificacién de las corrientes predominantes en una teologia gol-
peada por la polarizacion y por la desconfianza (CEE, 2023: 5 h), en la
que conviven investigaciones de vanguardia con deseos anhelosos de
cristiandad. No es fécil hacerse cargo de ello y ofrecer una voz reconocida
en un momento en el que “Ya nadie sabe lo que se quiere decir ni tiene
palabras para describir lo que esta ocurriendo” (Molina, 2023: 31).

Aunque estas anteriores afirmaciones pudieran parecer excesos de
hiperestesia pesimista no impiden sostener con Piero Coda que estamos
ante una nueva época de la reflexion teoldgica vinculada con el caminar de
toda la Iglesia. La comunidad eclesial entiende que debe huir de posiciona-
mientos autorreferenciales y renovar su dimension misionera para cumplir
con su labor como discipula (CELAM, 2007). La expresion del marque-
tin que ha recogido de modo més clarividente estos impulsos es la de una
“Iglesia en salida”, que necesita de pareja de baile una teologia en salida.
Para una Iglesia en salida hace falta una teologia en salida, puesto que “no
hay reforma de la Iglesia sin reforma de la teologia” (Monda, Cetera, 2023).

Por otro lado, en este “cambio de época” (Francisco, 2013b: 52) se
advierten esfuerzos para repensar lo humano y lo divino desde la fideli-
dad de la reflexion teoldgica a la que no le resulta extrafia ni incémoda



436 ROBERTO NORIEGA FERNANDEZ

la labor de revisitar temas y actualizar cuestiones. Se siente heredera y
responsable de una Tradicion milenaria cuyas diversas dindmicas (Torre,
2011) hunden sus raices como minimo en la experiencia de san Agustin
cuando cercano al final de su vida en el libro Las Retractaciones, trata de
nuevo —revisa— todos sus escritos. Esto es asi dado que “las preguntas
sobre Dios y la esencia del hombre necesitan constantemente respuestas
creibles que tengan sentido y sean comprensibles en el contexto de una
cultura y una situacién histdrica concretas” (Halik, 2023: 33). Es un reto
que la teologia enfrenta como esencia de su labor para avanzar en el co-
nocimiento, para ser fiel a una Tradicion.

Se caminan por las sendas de una teologia consciente de ser un ver-
dadero conocimiento critico, pudiendo aceptar una anotacién que el papa
Ledn afirma de la Doctrina Social de la Iglesia, comprendida como cami-
no comun, multidisciplinar “resultado de investigaciones y por tanto de
hipétesis, rumores, avances y fracasos, a través de los cuales busca trans-
mitir conocimientos confiables, ordenados y sistemdticos sobre un tema
especifico” (Le6n X1V, 2025a), que trata de “proporcionar claves inter-
pretativas que dialoguen la ciencia y la conciencia, contribuyendo asi de
manera fundamental al conocimiento, la esperanza y la paz”.

Igualmente, ante esta “nueva etapa de evangelizacion” (CTI, 2024:
121, citando VG, 3) la reflexién teoldgica camina de la mano de una pre-
ocupacion pastoral que requiere dejarse asombrar por la inmensidad de
Cristo, sin enajenarse de la historia de la humanidad, sin ignorar la cultura
y las culturas, renovando la inteligencia segtn el pensamiento de Cristo.
Eso significa valorar la historia personal de cada uno y la cultura social y
religiosa de cada pueblo, que en este momento parece estar marcando el
desarrollo a partir de las algunas condiciones con las que debe lidiar,

I.1. Un espacio cientifico estrecho para situar la teologia

Mons. Piero Coda, secretario general de la Comision Teoldgica Inter-
nacional, ha realizado recientemente una afirmacion dolorosa: “La teolo-
gia de las facultades y de los seminarios ha quedado obsoleta” (Monda,
Cetera, 2023). Al analizar las causas de esta realidad se pueden sefalar
algunas raices externas a la Iglesia, como son la rdpida evolucién de las
sociedades plurales que han desplazado lo religioso/confesional hacia lo



UNA EPOCA DE LA TEOLOGIA PARA PENSAR A DIOS Y SU REINO: 437

preferentemente espiritual comprendido en un sentido negativo de poco
reflexivo, la presencia de conflictos arrastrados y acompafiados por prejui-
cios —de tono en ocasiones irracional — que dificultan la convivencia en-
tre colegas académicos, etc. Otras son internas a la Iglesia, sefialando sola-
mente el descenso de vocaciones teoldgicas anuladas ante otras urgencias
evangelizadoras... que ha tenido como resultado que la lenta evolucién y
capacidad de respuesta eclesial haya alejado a la teologia de la sociedad,
de las plataformas cientificas y del interés ciudadano.

En este momento también se puede destacar el impacto de las dife-
rentes metodologias cientificas —a veces extrafas a las ciencias teoldgicas
clasicas—, acentuadas en el complejo mundo del sistema universitario ac-
tual dependiente de recursos limitados y potentes grupos ya denominados
‘depredadores’.

Lo cierto es que se ha achicado el espacio teoldgico de modo con-
siderable y con una rapidez inaudita. No obstante, los tiempos recios del
descrédito rabioso de lo religioso han dado paso a tiempos mas equilibra-
dos en los que se intuye que cerrar la puerta a la posibilidad de pensar a
Dios, es cerrar la puerta al hombre en su busqueda de plenitud, entendida
—quizas camuflada— bajo el rostro escéptico o agndstico de otros con-
ceptos como felicidad, amistad, autorrealizacion, singularidad...

I.2. Esfuerzos dialogales entre las ciencias y la universidad

Formando parte de las extrafias contradicciones presentes en la ac-
tualidad académica, se advierten voces que captan que una renovada exi-
gencia de convivencia, didlogo, encuentro para todos —propia de las ex-
periencias democraticas— permite una revision de la tarea investigadora
y docente si quiere acertar en el esbozo en la enorme y profunda tarea de
aproximarse al ser humano:

La sabiduria y la capacidad critica y analitica que se necesitan
para dar una respuesta significativa a las preguntas existenciales solo
las encontraremos en la universitas, el conjunto de conocimientos acu-
mulados en las cdmaras de los tesoros de la teologia, la filosofia, el
derecho, la medicina, las matematicas, la astronomia, la historiografia,
la arquitectura, las letras, la musica y las artes (Riemen, 2023: 154).



438 ROBERTO NORIEGA FERNANDEZ

Al decir del cardenal Tolentino Mendonca, las universidades, y con
ellas la teologia impartida en ellas, no desean quedarse en una burbuja
alejada de la realidad, sino que aspiran a ser capaces de escuchar y hacer
el ejercicio co-responsable de précticas colaborativas y generar encuen-
tros entre personas y culturas (Mendonga, 2023). Esta intuicién impregna
algunos documentos como el de la Conferencia Episcopal Espafiola que
ha identificado en un reciente documento el esfuerzo dialogal exigen-
cia de las buenas teorias que “dialogan desde la escucha y la propuesta”
(CEE, 2023: 95).

Alimentando la confianza en las expresiones académicas de la crea-
tividad humana que debe ser discernida para realizarse con responsabili-
dad (Francisco, 2024), 1a teologia recuerda conscientemente que la reduc-
cién operativa de lo humano no puede tener la dltima palabra y ofrece un
sentido ultimo a la interconectada realidad humana, explicada a partir de
las imagenes de una realidad poliédrica, una verdad sinfénica balthasaria-
na, desbordando el paradigma de la red como modelo de la integracion
de las ciencias para pasar al de la madeja, o red girada sobre si misma por
la interrelacion de sistemas que se anudan. Como sucede de algiin modo
en el campo teoldgicol.

1.3. Hacer teologia pensando a Dios, desafiados por un individuo
divinizado, aunque vulnerable

Los nihilismos y postmodernismos subyacentes a tantos posiciona-
mientos actuales muestran la dificil aprehensiéon del abismo humano,
escurridizo en la arquitectura de su mente, su base corporal y su dimen-
sion relacional y estructural, siempre limitadas, en las que se muestra su
vulnerabilidad (Masid y Montero) y labilidad (Ricoeur).

La presencia de los limites humanos se manifiesta con tonalidades
particulares en sociedades en las que el individualismo egocéntrico parece

1 En la misma teologia las verdades también se interrelacionan como una madeja, al
trazar un mapa de relaciones entre los dogmas marianos y los cristoldgicos y trinitarios. O
los diversos sistemas humanos que interfieren entre si sobre los que se edifica la teologia
préctica y la reflexion sacramental (experiencias personales y comunitarias, lingiiisticas y
simbolicas).



UNA EPOCA DE LA TEOLOGIA PARA PENSAR A DIOS Y SU REINO: 439

tener amplio margen de expresion. Entre ellas es llamativo aquella gama
en el que el ego desatado rechaza la presencia incomoda del otro. Aquel
que pueda inducir el efecto de interferir, de corregir, provoca una descon-
fianza depresiva ante lo humano que agrede. Ante un ego divinizado todo
se transforma como un peligro potencial que alimenta relaciones ansiosas
y desconfiadas (Halik, 2016: 63).

No obstante, parece constatarse la lenta acentuacién de réplicas que
apuntan al otro como un semejante al que reconocer, identificindolo
como igualmente vulnerable. Conocer las limitaciones e integrarlas ha de-
jado de ser una pista de alta montafia propiedad del experto montafiero,
y ha pasado a ser establecida como una autopista accesible al grueso de la
humanidad que camina en fraternidad (Francisco, 2020: 11).

En este orden de cosas de integrar los déficits humanos en el camino
de su verdad plenificante parece que san Juan Pablo II en su enciclica
Fides et Ratio acertaba en el blanco cuando pensaba en devolver la con-
fianza en la razén acompanada por la fe para conocer el mundo y los
acontecimientos de la historia. El rescate de la razén permite identificar
el deseo intimo de Dios expresado en el ser humano de modos diversos y
asombrosos (Juan Pablo 11, 1998: 16 y 24).

Ascender hacia la Verdad universal més alla de la cudl no hay in-
terrogantes, supone apreciar las nuevas configuraciones que va tomando
la propia bisqueda de Dios encarnada en las personas que se hacen los
interrogantes. Incorporar la reflexién sobre lo divino encarnado en lo hu-
mano, desde la compleja experiencia actual acentuadora de la fragilidad
de las emociones, entrelazando los conceptos de la légica y las emocio-
nes de la imagen, expresada en las artes, los hechos de la vida comtn,
sin perder la inspiracion de la fe, en un proceso circular con horizonte ad
infinitum.

L.4. Fundamentar la teologia desde los conflictos y las fronteras
que lindan con los nuevos lugares teologicos y eclesiales.

Algunas expresiones presentes recientes en el magisterio y en la teo-
logia advierten de un desplazamiento de constelaciones ante los que se
debe afinar la estimativa teoldgica para hacerse cargo de sus intuiciones.
Se anotan sin 4nimo de exhaustividad:



440 ROBERTO NORIEGA FERNANDEZ

— Afrontar problemas: Cuando Le6én XIV afirma en el inicio de su
Pontificado “...el objetivo es aprender a afrontar problemas, que
siempre son diferentes, porque cada generacion es nueva, con nue-
vos retos, nuevos sueflos, nuevas preguntas” (Ledn XIV,2025a) pa-
rece estar dando continuidad a la expresion ‘hacerse cargo de los
conflictos’, no s6lo de los que se experimentan dentro de la Iglesia,
sino también de los que afectan a todo el mundo, de Francisco en
Veritatis gaudium (Francisco, 2017: 4)

—Los ‘nuevos lugares teoldgicos’. Las fronteras son presentadas
como los nuevos lugares teoldgicos (Francisco, 2022: 3) hacia los
que enfocar la reflexion teoldgica dirigida a las heridas abiertas
de la humanidad y de la creaciéon y dentro de los pliegues de la
historia humana.

—El ‘encuentro y la escucha de los pobres’ portadores de puntos de
vista descartados, pero indispensables para ver el mundo con los
ojos de Dios” (Le6n XTIV, 2025a) como aporte de una reflexién
y un estudio que quiera pensar mas profundamente a Dios y al
mundo.

—Los ‘nuevos lugares eclesiales’: Se enuncian nuevos lugares presen-
tes en la realidad evangelizadora europea (Join-Lambert, 2021).
—Los ‘lugares sinodales ad intra ecclesia’ para reflexionar juntos
como comunidad académica de fe compartida y de estudio. Son
“lugares, incluidos los institucionales, en los que vivir y experi-
mentar la colegialidad y la hermandad teol6gica” (Francisco, 2022:

6y9).

—O los ‘nuevos itinerarios hacia el futuro’ (Francisco, 2022: 1). En-
tre los que podriamos sefialar el didlogo y el encuentro entre dife-
rentes confesiones cristianas y diferentes religiones, confrontando
abiertamente a todos, creyentes y no creyentes en la responsabili-
dad de la paz, en los que aparece “el didlogo como camino, la cola-
boracién comin como conducta y el conocimiento reciproco como
método vy criterio” (Francisco y Gran Imén de Al-Azhar Ahmad
Al-Tayyeb, 2019).

Esta etapa de la historia da continuidad al camino hacia la plenitud
de la verdad total (Juan Pablo II, 1998: 2 y 11). Fides et Ratio incita a de-
volver la confianza en la voluntad de las personas que han optado por la



UNA EPOCA DE LA TEOLOGIA PARA PENSAR A DIOS Y SU REINO: 441

eleccion fundamental de buscar la Verdad, desde la amistad sincera (Juan
Pablo II, 1998: 33), motivando a los tedlogos a ser juntamente creativos:
“la teologia no tiene futuro sin imaginaciéon” (Sequeri, Salmann, Theo-
bald, 2021).

I1. Cambios epistemolégicos de la teologia para una reflexion
interdisciplinar

La “valiente revolucion cultural” a la que estimulaba el papa (Fran-
cisco, 2025: 114) tiene que cuestionar los planteamientos epistemoldgicos
y metodoldgicos (Francisco, 2022: 4) de la teologia especialmente en la
tarea de hacer creible la Revelacion (Pié-Ninot, 1999) y comunicarla del
modo mas adecuado en el foro de la razén con pretensiones de alcanzarse
un respeto universal.

En lo que se refiere a la teologia fundamentalmente contextual no
puede suponer una revolucion total disruptiva y completamente nove-
dosa, sino que se apoya en recorridos procesuales ya realizados con ante-
rioridad de los que se extraen notas valiosas de los pasos que va dando la
humanidad en su experiencia vital (Juan Pablo II, 1998: 32).

Esta labor viene encauzada por las ensefianzas conciliares que abrie-
ron las puertas a una reflexion teoldgica debruzada primeramente sobre
la realidad, més que sobre las ideas de los esencialismos de la incompleta
teologia anterior. En ella se advierten cambios epistemolégicos que fa-
vorecen el didlogo interdisciplinar en la bisqueda de la verdad, y acaso
hacen un camino expedito para el trabajo en conjunto sin perder la espe-
cificidad de cada discurso.

Para ilustrar esta mudanza y mejora es posible centrarse en tres mo-
mentos/documentos eclesiales que muestran los cambios realizados.

IL.1. El decreto de la Libertad religiosa del Concilio Vaticano II

El agustino Gémez Mier, en su reflexion para mostrar el cambio de
matriz disciplinar de la teologia moral sucedido en el espacio conciliar de
preparacion, discusion y redaccién del decreto Dignitatis humanae, pre-
senta un modelo de reinterpretacion de los lugares teolégicos que viene



442 ROBERTO NORIEGA FERNANDEZ

realizdndose. Lo hace en conjuncion con las modernas teorias de la cien-
cia filtrando racionalmente las aportaciones que se hicieron en los debates
conciliares a modo de elaborar criterios que fortalecen la credibilidad.

Aunque esta evolucion compartia espacio con las reticencias de otras
teologias de matriz preconciliar, su alcance amplié su longitud de onda
pues provocd que el espinoso tema de la libertad religiosa —planteado
inicialmente para resolver problemas entre el catolicismo y otras confe-
siones religiosas no cristianas— se reconfigurase en los debates para ga-
rantizar la libertad positiva para las conciencias catélicas (Gémez Mier,
2003: 156-157).

En el debate conciliar de elaboracién de dicho decreto se respetan
los lugares teoldgicos de Melchor Cano. La razon natural, filosofia e his-
toria humana son principios ajenos y externos a la teologia propiamente
dicha. Son fuentes subsidiarias. Las fuentes especificamente teoldgicas
—recortadas en la Escritura y los Romanos Pontifices— eran insuficientes
para pensar la cuestion de la libertad religiosa en lo que respecta a la con-
sistencia argumentaria, la completitud y la decibilidad. Las metateorias
que sostenian estas fuentes mostraban su fragilidad y no daban soporte a
la libertad religiosa e incluso habian servido para justificar juicios inquisi-
toriales (Gémez Mier, 1997: 16).

Este autor junto a la opcion de poner entre paréntesis los lugares
teoldgicos? que fue ttil para pensar la novedad de la libertad religiosa
sugiere una revision de dichos lugares en torno a tres dinamismos: inver-
sion, reduccién y redenominacion, estrategia que podria ser utilizada en
cuestiones caracterizadas por dilemas semejantes y novedosos como el de
la igualdad. De modo que plantea la reduccién, en dos niveles de reduc-
cion: de las fuentes y dentro de las mismas fuentes, restar aquello que es

2 Poner entre paréntesis no significa negar sino suspender el juicio mientras se some-
ten a revision los datos hasta descubrir los elementos valiosos y no obsoletos, depurando
textos oscuros, violentos, con adherencias culturales o miticas... que afecten a su consisten-
cia racional. De hecho, Melchor Cano, ya considera los cinco lugares ‘intermedios’ como
contenedores de interpretaciones teoldgicas y conclusiones necesitadas de interpretacio-
nes: “Quibus ex rebus intelligitur e decem locis duos primos propria et legitima Theologiae
principia continere, tres postremos externa et aliena, nam quinque intermedii aut interpre-
tationem principiorum propriorum continent aut eas quae ex his ortae et profectae sunt
conclusiones” (Cano, 2006: XII, 2)



UNA EPOCA DE LA TEOLOGIA PARA PENSAR A DIOS Y SU REINO: 443

ingenuo e irracional. Completa su trabajo con una oferta de reinversion
y renominacién presentando como resultado los siguientes ocho lugares:

1. Los horizontes de la experiencia de la vida humana (vs Historia):
entre los que se cuentan las vivencias y reflejos que se cristalizan
incluso en las instituciones, proyectados hacia el futuro y habilita-
dos para leer el pasado.

2. Las perspectivas de las estructuras de la vida humana (vs Filoso-
fia): aqui se integran las sabidurias aplicadas a las estructuras pro-
yectivas y empiricas.

3. La racionalidad de las ciencias y de las conciencias (vs razén natu-
ral):son las mediaciones nacidas de las ciencias naturales y sociales.

4. La Iglesia Catodlica: comprendida en clave postvaticana, como co-
munidad de comunicacién bajo la luz el Espiritu Santo

5.Los Concilios: leidos con las normas orientativas de los papas
Juan XXIII y Pablo VI. Necesitan ser regularizados con alguna
frecuencia para evitar problemas de oscuridades

6.Las comunidades cristianas: incorporando perspectivas de tipo
ecuménico entre los tedlogos y los investigadores y entre los di-
versos creyentes, pues en algunos casos las conciencias ‘laicas’ han
evangelizado las conciencias ‘sacerdotales’ para relacionar dere-
chos humanos, dignidad y Palabra.

7. La historia de los cristianismos: desde una explicitacién heuristica
positiva que provoca un conocimiento eficaz de la memoria activa
de Jesus de Nazaret dentro de la historia humana. Para incorporar
el &mbito utdpico y escatoldgico de la historia abierta a la trascen-
dencia, a la infinita salvacién de Dios.

8. Los horizontes de lo sagrado (vs Sagradas Escrituras): integrados
en un proceso conciliador de visiones religiosas incluyendo las ex-
ternas al cristianismo y al judaismo (Gomez Mier, 1997: 26-27)

No es una propuesta teoldgicamente irracional a pesar de dejar fuera
las autoridades literales. El contexto de la contrarreforma y del huma-
nismo de Melchor Cano justificaba su presencia. Sin embargo, el contex-
to actual es diferente. La teologia del XVI no es homologable ni ante la
universalidad de saberes, ni ante las conciencias humanas de estos siglos,
en los que se reconoce la autoridad en los 4ambitos de las experiencias



444 ROBERTO NORIEGA FERNANDEZ

humanas significativas y contrastadas dial6gicamente en las comunidades,
habilitadas por medio de un proceso constante para superar las polariza-
ciones vy filtrar las adherencias superficiales.

La ciencia teoldgica, con este modo de repensar la libertad religiosa
en base a una revision y mudanza de sus fuentes epistémicas, se abre a
otros saberes en una invitacion a revisar las fuentes de su conocimiento,
replantearlas y purificarlas. De algtin modo hay un descentramiento, un
salir de si misma —sin perder la potencia identitaria de las fuentes consti-
tutivas que permanecen reposicionadas— para ganar en perspectiva y cre-
dibilidad cientifica. Es este un movimiento inestimable para descorrer las
tentaciones dogmaticas de las ciencias experimentales ejemplarizando el
camino de la interdisciplinaridad. Sin demoler cimientos que convertirian
su estructura en el esqueleto de un edificio insostenible, la teologia accede
de ese modo al irrenunciable nivel de cientificidad y escribe desde él.

Algunas de estas intuiciones para contrastar la teoria y la practica
de la libertad de conciencia en lo que se refiere a la libertad religiosa son
de plena actualidad. Parecen haber sido retomadas en el pensamiento del
papa Francisco cuando sefiala que la reflexion teoldgica debe comenzar
por una aproximacion contextual de tipo inductivo que es desafiada por
la realidad (Francisco, 2022: 8) para discernir los signos de los tiempos.

Es beneficioso acompanarlas de otras propuestas realizadas en el
campo de la teologia préctica presentes en los desarrollos de otros cam-
pos de su saber, cuando se distinguen diversos tonos de la verdad (Juan
Pablo II, 1998: 30), o se purifica la lectura de la Escritura en base a los cri-
terios pedidos por los papas en el Concilio Vaticano 11 y las orientaciones
ultimas de Pontificia Comisién Biblica (PCB., 2008 y 2020).

I1.2. El documento sobre el concilio de Nicea (2025)

El reciente documento de la Comisién Teoldgica Internacional pone
en valor los 1700 afios del concilio de Nicea y lo seflala como un aconte-
cimiento fuerte y un punto de inflexion que “ofrece un paradigma para
todas las etapas de renovacion del pensamiento cristiano y de las estruc-
turas de la Iglesia” (CTT, 2025: 71).

Es un momento de explosion del espiritu humano de ‘expansion de
la razén’ (Benedicto X VI, 2009: 33), un punto de inflexién en la trayecto-



UNA EPOCA DE LA TEOLOGIA PARA PENSAR A DIOS Y SU REINO: 445

ria racional de la humanidad fecundada por la revelacién de Dios que la
proporciona nuevos contenidos y nuevas capacidades” (CT1, 2024: 70).

Se reconocen en dicho concilio algunas de las estrategias apuntadas
por Gomez Mier para repensar la teologia. En este caso no se trata de
iluminar valores esenciales de la vida y de los comportamientos humanos,
sino de captar y expresar la fe trinitaria para su transmision.

1. La renominacion y revision del horizonte biblico

En Nicea por primera vez se utilizan términos no biblicos en un do-
cumento eclesial oficial y normativo. Términos que estan “al servicio de
las expresiones escrituristicas” (CTI, 2024: 16) aunque fueran de origen
gnostico y hubieran sido condenados por un sinodo anterior (Antioquia
264-269). Un concepto nuevo, desconocido en la Escritura, que no abole
ni oculta las metaforas de los textos escrituristicos, al realizarse exégesis
amplias, en un proceso creativo desde la razén no teoldgica, que también
tiene un papel explicativo y protector de la fe y de recepcion de la reve-
lacion.

El documento advierte la existencia de otros términos de origen es-
crituristico y litirgico que no agotan la plenitud sobreabundante de la
revelacion, y como tales son sujetos a interpretacion. Ello implica una
conversion y puede chocar con las resistencias del pensamiento, acostum-
brado a sus limites (CTI, 2024: 83).

2. El valor de la historia humana y de la vida eclesial

Hubo un proceso previo al concilio, incorporado en experiencias co-
munitarias y eclesiales. La fe vivida se hace expresion en la fe confesada
en un doble sentido de acceder mejor a la verdad de la vida trinitaria ya
celebrada en el bautismo incluso antes de ser desarrollada por la teolo-
gia (CTI, 2024: 49) y la paternidad divina, con el resultado de impregnar
la comprensién de las relaciones humanas: la sociabilidad, la filiacion y
fraternidad (CTI, 2024: 35 y 48). Igualmente hay un marco litirgico que
origina de modo original y decisivo las adiciones de Nicea (CTI, 2024:
52). Se identifica un cierto paralelismo de vida eclesial en la vivencia de la
libertad de conciencia ejercida en las comunidades cristianas antes de ser
proclamada por el Vaticano II.



446 ROBERTO NORIEGA FERNANDEZ

El proceso de Nicea destacado por la Comision permite releer con
mas finura la historia de las herejias (CTI, 2024: 90-91), que puede ser
comprendida como un modo de resistencia al novum, como desvio in-
tencional del testimonio apostdlico o como resistencia fundamental a la
novedad sobrenatural.

3. El aporte a la teologia

Nicea al aceptar el lenguaje y las categorias griegas supuso un es-
fuerzo de hacer decible y comprensible la esencia de Cristo en su relaciéon
con el Padre, implicando una renovacién de la antropologia (CTI, 2024:
82). Asimismo, plante6 que el pensamiento y el lenguaje humano deben
ser ampliados por la revelacion para que esta pueda expresarse mediante
ellos (CTT,2024: 80).

Nicea fortalece la tarea de la teologia al pensar desde la inteligencia
de la fe asumiendo que debe caminar con la cultura humana (CTI, 2024:
84) en una relacion de fecundacion reciproca (CTI, 2024: 85). Es parte de
la tradicion interpretativa (CTI, 2024:109) de las mediaciones que nece-
sita la fe, acertando a poner en su lugar los destinatarios de la revelacion
para que tengan consistencia propia para acogerla con plena libertad y
responsabilidad.

4. En el horizonte teologico actual

Pensando en la actualidad el documento rescata para la teologia la
oportunidad del modelo de Nicea para iluminar encuentros intercultura-
les (CTI,2024: 87). Es un modelo para este periodo contemporaneo, vali-
do para la nueva forma cultural de la revolucion digital y la tecnociencia.

Llama a la creatividad de la fe para buscar expresiones significativas
en los diferentes lenguajes y contextos (CTI, 2024: 89) para forjar nue-
vas formas auténticas de expresar la fe apostélica, que hay que leerle en
el marco de la historia de la salvacién, especialmente en los momentos
donde se han hecho presentes los nudos verdaderamente decisivos del
misterio cristiano (CTI,2024: 115).

El documento sefiala que le corresponde a la Iglesia establecer el ré-
gimen de credibilidad del camino de la fe (CTI,2024: 110) inspirada en el
procedimiento de Hch 15 (Aguirre, 2021) para cumplir su tarea histdrica



UNA EPOCA DE LA TEOLOGIA PARA PENSAR A DIOS Y SU REINO: 447

de reconocer y profundizar la comprension de la verdad de la que no dis-
pone, sino que recibe, recuerda e interpreta (CTI, 2024: 113).

I1.3. En la actualizacion de la ensefianza sobre las vocaciones eclesiales

Un tercer caso que puede ser apreciable para apuntalar las dinamicas
que la teologia necesita para pensar a Dios y habilitar su reflexion tiene
que ver con el trabajo del recientemente fallecido Jer6nimo Trigo a res-
pecto de las doctrinas pretendidamente definitivas. Su trabajo se centra en
una cuestion secundaria como es la cuestion de la relacion jerarquica de la
vida celibataria y la matrimonial.

El autor recuerda en su andlisis de las fuentes teoldgicas que la su-
perioridad de la vida celibataria fue decretada por el concilio de Trento
bajo pena de anatema (Doctrina de Trento. Sess. XXIV, can.10. Dz 980),y
consagrada como dogma de fe hace apenas unas décadas por la enciclica
Sacra Virginitas de Pio XII en 1954, bajo un argumentario fundamentado
firmemente en los comentarios escrituristicos de los Santos Padres y Doc-
tores de la Iglesia.

Sin embargo, treinta afios después el papa Juan Pablo II, en la au-
diencia general del 14 de abril del 1984, restaba el valor de la lectura de
las Sagradas Escrituras enflaqueciendo el fundamento biblico de esa pre-
tendida superioridad (Juan Pablo II, 1984: 1).

El Santo Padre Juan Pablo II recurre a la metodologia de reinversion
de los lugares teoldgicos cuando invierte dicha fundamentacién al acudir
primeramente a la razon humana para hablar de la complementariedad
de ambos estados de vida. Rehace el recorrido partiendo de la esencia del
matrimonio como unién conyugal sin perder el horizonte de trascenden-
cia del Reino de Dios, en el que la caridad —m4és que la continencia— es
el criterio definitivo (Juan Pablo II, 1984: 3).

Es decir —usando la terminologia de Gémez Mier— la metateoria
de la continencia como criterio para medir la perfeccién de la vida cris-
tiana que llevo a calificar la superioridad de la vida celibataria y clerical
ha sido superada y transmutada magisterialmente con un soporte biblico
de horizonte mas evangélico, basado en una lectura més amplia acorde
con la razén y la experiencia humana. De este modo, incluso las verda-
des consideradas dogmaticas son objeto de una re-tractaciéon adecuada



448 ROBERTO NORIEGA FERNANDEZ

gracias a una metodologia que las actualiza en su interpretacién y encaje
dentro del marco fundamental, en este caso de la ciencia teolédgica, que es
el Evangelio.

I1.4. Algunos ambitos significativos para pensar incorporando
estas metodologias

Siguiendo el hilo de las cuestiones hasta ahora planteadas se puede
constatar la existencia de dmbitos teoldgicos que no han sido percibidos
suficientemente o que hayan sido considerados negativos entre los luga-
res teoldgicos clasicos. En la evoluciéon de la humanidad, de la Iglesia y de
la teologia aparecen novedades que aportan en nuestra contemporanei-
dad datos significativos para leer los denominados ‘signos de los tiempos’
entendidos como criterios hermenéuticos de interpretacion de los aconte-
cimientos histéricos, las tendencias y los deseos de la humanidad a la luz
del Evangelio y a la luz de la razén (Hiinerman, 2020: 23).

Sabiendo que hay algunos nudos significativos a desatar (Martinez,
2023), estos podrian beneficiarse al aplicar las amplias metodologias se-
naladas ya incorporadas por el mismo Magisterio ordinario y la teologia.
Desde ellas es posible renovar las ciencias teoldgicas hablando de Dios y
del ser humano en una aproximacion paralelas con las novedosas investi-
gaciones de otros dmbitos del saber.

1. Actualizar la igualdad desde las fuentes y los lenguajes que rimen
con las lecturas mas femeninas de la fe trinitaria.

El Concilio plante6 la libertad como ‘don primero o superestruc-
tura de la revelacion’ en reveladora expresion de Ellul (Ellul, 1976: 94-
100), dejandose interpelar por los flujos silenciosos de la vivencia de los
catblicos que vivian su libertad de conciencia corrigiendo los excesos
en el control de la libertad expresada por las autoridades romanas (G6-
mez Mier, 2003: 156), a pesar de que “no existia en el catolicismo ni una
teologia ni una tradicion de libertad” religiosa (Gémez Mier, 2003: 144).
De ese modo abrié la puerta a la teologia presente en las argumenta-
ciones de los padres conciliares que comprendieron que el avanzar del
espiritu humano habia despertado sensibilidades hacia temdticas nove-
dosas. La teologia que se sugiere se puede aplicar a re-tratar las otras



UNA EPOCA DE LA TEOLOGIA PARA PENSAR A DIOS Y SU REINO: 449

temadticas oscurecidas en las estructuras de la revelaciéon que afectan al
hablar de Dios.

Por otro lado, la reflexién Trinitaria en Nicea interactu6 con la pater-
nidad y la filiacién humana posibilitando la ampliacién del espacio de la
igualdad en la revelacion. Si Nicea es considerado un acontecimiento de
verdad, modelo vélido para fecundar otros momentos de la historia no
es descabellado usar de sus estrategias para pensar si la igualdad —como
la libertad— es don primero u ocupa un lugar secundario. Si en la escala
de verdades de la revelacion estd en un nivel 0, ontolégico/sustantivo o
accidental/adjetivo, y en base a ello acertar en su articulaciéon en niveles
précticos y normativos. Es posible que ello afecte a la actualizacion de la
teologia ministerial instalada en las insuficientes capacidades de la Iglesia
(Juan Pablo II, 1994: 4), aunque abierta a otras posibilidades ministeriales
y diaconales iluminadas por los amplios horizontes de lo sagrado.

2. La incorporacion del sensus fidei fidelium en el surgimiento de
algunos novedosos temas teoldgicos como la relectura de la creacién para
descubrir laimpronta trinitaria del cosmos (Francisco,2022:4). Recuérdese
en este momento la distincién entre el sensus fidei y el sensus fidei fidelium.
Aquel tiene que ver con una intuicién del creyente con respecto a una
verdad de fe, es decir, como un instinto sobrenatural por el cual el fiel
cree una verdad de fe, que le permite reconocer la doctrina y practica
cristiana auténtica, rechazando lo que es falso (CTI, 2014: 66). También
le permite distinguir lo esencial de la fe catdlica de lo que es accidental o
indiferente, garantizando una auténtica libertad cristiana y contribuyendo
a la purificacion de la fe (CTI, 2014: 64). Este —el sensus fidelium— se
refiere al contenido de la fe, o sea, al conjunto de verdades que los fieles
creen, y es la fe compartida por la comunidad, en un profundo acuerdo de
espiritu y corazén con la Iglesia un “sentire cum Ecclesia” (CDF, 1990: 35)
que sobrepasa un mero consenso democratico.

Serd fundamental incorporar la estimativa popular y los estudios
e investigaciones de los cientificos para pensar con amplitud la dimen-
sién creadora de Dios, a partir del cambio irreversible de un mundo rural
—apoyado en una metateoria de la naturaleza estrechamente ligada a
la labor agricola y ganadera—, hacia un mundo urbano desconocido que
aspira a valorar mejor la verdad sobre los valores de la naturaleza y la
conciencia del mundo animal.



450 ROBERTO NORIEGA FERNANDEZ

Cierto es que el documento de la Comision Teol6gica Internacional
destaco el papel de los laicos, junto a la indiscutible funcién de supervision
magisterial a quien pertenece en ultimo lugar el juicio sobre la autentici-
dad del sensus fidelium (CTI, 2014: 77). Ahora bien, la experiencia conci-
liar de la presencia de una minoria del 3% (resultado final de la votacion
del decreto) que retrasé 3 afios el debate de la libertad religiosa con el
beneficio de ampliar la oportunidad de revisar mejor las metodologias
teoldgicas, destapa el riesgo del muro del autoritarismo romano que situa-
do en la buena voluntad teoldgica puede no ser suficiente para responder
a la mision diaconal de la verdad, que una a los pastores y al pueblo (.
Observado a larga distancia parecen expresiones temerosas ante las lec-
turas realizadas por los laicos y pueden sostener un control similar a lo
que Maritain sefiala como una especie de despotismo divino como fuente
de la moral, contrario a las formas filoséficas e impuesto sin razén por el
Alto Mando Celeste, que santo Tomds consideraba blasfemo (Maritain,
1960: 123).

3. La teologia ante la crisis de los abusos (de poder, de conciencia,
sexuales). Pensar a Dios, las sociedades y las iglesias desafiados por las
epistemologias cerradas en el tema de la libertad religiosa, tuvo un com-
ponente curial digno de resaltar, ya que algunos padres conciliares contra-
rios a la libertad religiosa cayeron en la contradiccion de apelar a papas
que habian negado las modernas libertades. Paralelamente, la gran mayo-
ria aprobaban el proyecto unidos a Juan XXIII y a Pablo VI. Ello provocé
el descrédito de la curia romana ante los mismos catdlicos (Gémez Mier,
2003: 152-155) afectando a su autoridad. De modo semejante, es posible
que, la gestion realizada en el tema de los abusos en ambientes eclesiales
haya afectado a la credibilidad jerdarquica, en lo que dice respecto a for-
mas de gobernar, a la transparencia y a la autoridad moral.

Conjugar el cuestionamiento de la confianza eclesial con la reinver-
sién de los lugares teoldgicos que priorizan la escucha a las victimas, y
la racionalidad de los derechos humanos lesionados gravemente, y cul-
minando con las llamadas evangélicas a la praxis del amor se presentan
como apartados fundamentales en una reflexion teoldgica que trate de
pensar el rostro del Dios de la justicia junto al fracaso sistémico de la
institucion eclesial.

La teologia no puede volver a sus antiguos programas y formas tra-
dicionales de pensar... debe reflexionar de forma autocritica sobre su



UNA EPOCA DE LA TEOLOGIA PARA PENSAR A DIOS Y SU REINO: 451

propia implicacién en la Iglesia donde el abuso sexual, espiritual, fisico y
teoldgico se ha convertido en una realidad generalizada en contradiccion
directa con las exigencias esenciales del discipulado cristiano (Jeanrond,
2024:271).

A modo de conclusion

En la época actual la teologia académica y la enseflanza oficial de la
Iglesia son sdlo dos de las muchas plataformas disponibles para “obtener
religiéon”. 'Y son mucho menos influyentes, mas selectivas, mas reguladas,
censuradas y autocensuradas que plataformas de redes sociales. En este
momento todavia no se advierte el desarrollo de la IAG, que ya estd cam-
biando modos de trabajar, de pensar y de acompaifiar espiritualmente.

Aunque la razén teolégica ha abandonado y ha sido abandonada por
la cultura de masas puede colaborar al mantenimiento del pensamien-
to critico alejado del apoderamiento monopolistico por parte de nuevas
élites.

Con este incierto panorama de fondo, para no perder su estatus cien-
tifico, los ultimos papas han sefalado la necesidad de un didlogo para
profundizar la aproximacion a la verdad, aprovechando o creando pla-
taformas especificas de comunicacion y fraternidad cientifica y teoldgica,
fortalecidas por la amistad sincera que genera confianza.

Seria continuar con el espiritu de renovacidon conciliar combinar
la secularidad del mundo con las exigencias radicales del Evangelio (Juan
Pablo II, 1998: 43) utilizando diversas metodologias que armen la cir-
cularidad entre la fe y la razon (Juan Pablo II, 1998: 73). Estaran en de-
pendencia de la diversidad de tematicas, de los niveles de verdad (Juan
Pablo II, 1998: 32) y de los contextos politico-eclesiales plurales dentro
de una misma comunién mistérica y eclesial, unida por el Espiritu Santo.

La teologia fundamental —segin la propuesta de Seckler— tiene
como objeto determinar, fundar y justificar la pretensién de verdad y pre-
sentarla en el horizonte de la pregunta filoséfica por la verdad (Pié-Ni-
not, 1999: 647). En esa busqueda de las mejores condiciones para buscar y
decir la verdad —para creyentes y no creyentes— es posible advertir los
cambios realizados por la teologia y valorarlos como modelo para la razén
cientifica, en su exigencia de revisar el orden y el valor de los fundamentos



452 ROBERTO NORIEGA FERNANDEZ

de sus conocimientos para interactuar con las demas ciencias. También la
ciencia experimental, en alguna medida, debe recorrer el camino de abju-
rar del riesgo del exclusivismo dogmatico, desatar los nudos de los encor-
setamientos epistémicos, purificar sistemas excesivamente burocraticos y
deficientes, o revisar las conclusiones superadas. Se la espera en una acti-
tud dialogante y de revision de las propias metodologias, alcanzando —si
fuera necesario— una especie de arrepentimiento y catarsis intelectual y
afectiva cuando se encuentra con verdades en contra de conocimientos
anteriores (Bachelar, 2000: 15).

La fe pensada y expresada por una teologia en transformacion al ser-
vicio de la comunidad eclesial y la sociedad, viene en ayuda de la ciencia
al ensanchar los horizontes de la razén y motivar su sentido critico invi-
tandola a estar abierta a la realidad en toda su riqueza inagotable. Es la
época de una comunidad académica alimentada por una razén fuerte que
genera audacia y libertad, acompafiada de una teologia adulta espoleada
por la parresia de la fe.

Bibliografia

AGUIRRE, RAFAEL (2021). «Discernimiento y consenso en el Concilio de
Jerusalén (Hch 15)», en Estudio agustiniano, 56: 435-449.

BACHELARD, GASTON (2000). La formacion del espiritu cientifico. Contribu-
cion a un psicoandlisis del conocimiento objetivo. México, Siglo XXI.

BENEDICTO X VI (2009). Carta enciclica Caritas in Veritate sobre el desa-
rrollo humano integral en la caridad y en la verdad. Roma, LEV.

CoMISION TEOLOGICA INTERNACIONAL (2014). El sensus fidei en la vida de
la Iglesia. Roma, LEV.

CoMISION TEOLOGICA INTERNACIONAL (2018). La sinodalidad en la vida y
en la mision de la Iglesia. Roma, LEV.

CoMISION TEOLOGICA INTERNACIONAL (2024). Jesucristo, Hijo de Dios,
Salvador. 1700 aiios del Concilio Ecuménico de Nicea 325-2025.
Roma, LEV.

CoONFERENCIA EpiscopaL EspaNoLa (2023). «El Dios fiel mantiene su
alianza» (DT 7 9). Instrumento de trabajo pastoral sobre persona, fa-
milia y sociedad ofrecido a la Iglesia y la sociedad espaiiola desde la fe
en Dios y la perspectiva del bien comiin. Madrid, EDICE.



UNA EPOCA DE LA TEOLOGIA PARA PENSAR A DIOS Y SU REINO: 453

CONGREGACION PARA LA DOCTRINA DE LA FE (1990). Donum veritatis.
Instruccion sobre la vocacion eclesial del te6logo. Roma, LEV.

CONSEJO EPISCOPAL LATINOAMERICANO (2007). V' Conferencia del Epis-
copado Latinoamericano y del Caribe. Documento conclusivo, Apa-
recida, 13-31 de mayo del 2007 Bogotd, CELAM.

ELLUL, JACQUES (1976). The Ethics of Freedom, Grand Rapids, William
Eerdmans.

FraNcisco (2013a). Carta enciclica Lumen fidei, sobre la fe. Roma, LEV.
—(2013b). Exhortacioén apostolica Evangelii gaudium sobre el anun-

cio del Evangelio en el mundo actual. Roma, LEV.

—(2015). Carta enciclica Laudato Si’, sobre el cuidado de la casa
comuin. Roma, LEV.

—(2017). Constitucion apostélica Veritatis gaudium, sobre las univer-
sidades y facultades eclesiasticas. Roma, LEV.

—(2020). Carta enciclica Fratelli tutti sobre la fraternidad y la amistad
social. Roma, LEV.

—(2021). Videomensaje para la clausura de la Asamblea Plenaria del
Consejo Pontificio de la Cultura (23 de noviembre del 2021). Roma.

—(2022). Carta apostolica en forma motu proprio Ad theologiam pro-
movendam, con la que se aprueban los nuevos estatutos de la Ponti-
ficia Academia de Teologia. Roma, LEV.

—(2024). Discurso a los miembros de la Pontificia Academia para la
Vida (12/2/2024). Roma.

FrRANCISCO y GRAN IMAN DE AL-AZHAR AHMAD AL-TAYYEB (2019), Do-
cumento sobre la fraternidad humana, por la paz mundial y la convi-
vencia comiin (4/02/2019), Abu Dabi.

GOMEZ MIER, VICENTE (1995). La refundacion de la moral catélica. El cam-
bio de matriz disciplinar después del Concilio Vaticano 11, Estella 1995.
—(1997). De la tolerancia a la libertad religiosa. Exigencias meto-

dolégicas de la Etica Cristiana a la luz del decreto conciliar “Dig-
nitatis Humanae”, PS, Madrid 1997.

—(2001). «Actualizar el lenguaje moral», en Fernandez Biénzobas,
Fermin (ed.), Actualizar el lenguaje religioso. 1V Jornadas Agusti-
nianas (Madrid, 10-11 de marzo de 2001), Madrid, Centro Teol4gi-
co San Agustin: 147-177

—(2003). Libertades y catolicismo. Madrid, Asociacion para el Pro-
greso de la Educacién.



454 ROBERTO NORIEGA FERNANDEZ

HALIK, THOMAS (2016). Toque as feridas: sobre sofrimento, confianca e a
arte da transformacao, Petrépolis, Vozes.

—(2023). La tarde del cristianismo. Valor para la transformacion. Bar-
celona, Herder.

HUNERMANN, PETER (2020). «;Cémo reconocer los signos de los tiem-
pos?», en Luciani, Rafael y Schickendantz, Carlos (coord.). Reforma
de estructuras y conversion de mentalidades. Retos y desafios para una
Iglesia Sinodal. Madrid KHAF: 21-32.

JEANROND, WERNER G. (2024). «Abuso, encubrimiento y necesidad de una
reforma de la Iglesia y de la teologia», en Fleming, Daniel J. - Keenan,
James - Zollner, Hans (ed.), Hacer teologia y ética teolégica frente a la
crisis de los abusos. Eugene (OR), Pickwick: 265-283.

JOIN-LAMBERT, ARNAUD (2021). Nuevos lugares eclesiales para regene-
rar la Iglesia en Europa», en Salmanticensis 68: 251-263.

JuanN PaBLO 11 (1984), Audiencia general El don total de si «por el reino de
los cielos» (14/04/1984), Roma.

—(1994). Ordinatio sacerdotalis, sobre la ordenacién sacerdotal reser-
vada solo a los hombres, Roma.

—(1998). Carta enciclica Fides et ratio, sobre las relaciones entre fe y
razon, Roma.

LEON X1V (2025a). Discurso a los miembros de la Fundacion Centesimus
Annus Pro Pontifice (17/05/2025), Roma.

—(2025b). Homilia en la celebracion eucaristica con motivo del inicio
del ministerio petrino (18/05/2025)

MARITAIN, JACQUES (1960). La philosophie morale. Examen historique et
critique des grands systémes. Paris, Gallimard.

MARTINEZ MARTINEZ, JULIO Luis (2017). La cultura del encuentro. De-
safio e interpelacion para Europa. Maliafio, Sal Terrae,

—(2019). Conciencia, discernimiento y verdad. Madrid, BAC.
—(2023). Teologia moral en salida. Deshacer nudos y afrontar retos.
Maliafio, Sal Terrae.

MELCHOR CANO (2006). De Locis Theologicis (ed. de Juan Belda Plans),
Madrid, BAC.

MENDONCA, JOSE TOLENTINO (2023). Renewal and awareness: thinking
about the future of Catholic Universities. Keynote Lecture. Scientific
Colloquium on Artificial Intelligence organized by the Strategic
Alliance of Catholic Research Universities (SACRU). Milan, 14/7/23.



UNA EPOCA DE LA TEOLOGIA PARA PENSAR A DIOS Y SU REINO: 455

https://www.osservatoreromano.va/en/news/2023-07/ing-028/
renewal-and-awareness-thinking-about-the-future-of-catholic-univ.
html [consulta 2-jun-2025].

MoLINA, CESAR ANTONIO (2023). ;Qué hacemos con los humanos? Por
qué los robots, la inteligencia artificial y los algoritmos representan
una amenaza para la supervivencia del ser humano, Deusto.

MoONDA, ANDREA — CETERA, ROBERTO (2023). «Non c’¢ riforma della
Chiesa senza riforma della teologia. Riflessioni sul rinnovamento
teologico. A colloquio con monsignor Piero Coda, segretario della
Commissione teologica internazionale», en L’Osservatore romano,
27 luglio. https://www.osservatoreromano.va/it/news/2023-07/quo-
172/non-c-e-riforma-della-chiesa-senza-riforma-della-teologia.html
[consulta 2-jun-2025].

PIE-NINOT,SALVADOR (1999). «Laenciclica Fides et Ratioy laTeologia Fun-
damental: Hacia una propuesta», en Gregorianum 80/4: 645-676.

Pio XII (1954). Carta enciclica Sacra Virginitas (25/03/1954), Roma.

PonTIFICIA COMISION BiBLICA (2008). Biblia y moral. Raices biblicas del
comportamiento cristiano. Roma, LEV.

—(2020). Che cosa é 'vomo. Un itinerario di antropologia biblica.
Roma, LEV.

RIEMEN, ROB (2023). El arte de ser humanos. Cuatro estudios. Barcelona,
Taurus.

SEQUERI, PIERANGELO - SALMANN, ELMAR - THEOBALD, CHRISTOPH
(2021). «La teologia non ha futuro senza immaginazione», en Vita e
pensiero 4:71-86.

SINODO DE L0Os OBISPOS (2023). Una Iglesia sinodal en mision. Informe de
sintesis de la primera sesion de la XVI Asamblea General Ordinaria
del Sinodo de los Obispos. Roma, LEV.

TORRE DiAZ, FRANCISCO JAVIER DE LA (2011), Tradicién moral y Bioética
Teolégica, en: Velasco, Juan Maria de, Bioética y Humanismo Cristia-
no, Bilbao, Deusto: 33-52.

TRIGO, JERONIMO (2023). «Doutrinas definitivas? Os exemplos do mat-
rimonio e do celibato», en Brotéria 197: 158-171.






El Concilio Vaticano |l
y el didlogo ecuménico posterior

Enrique Somavilla Rodriguez, OSA1

Real Centro Universitario "Escorial-Maria Cristina"

enrisom@gmail.com

Recibido: 25 agosto 2025 / Aceptado: 10 noviembre 2025
|

Resumen: Se reconstruye la historia del
ecumenismo a partir del Concilio Vatica-
no II, con especial atencién a las aporta-
ciones de las iglesias no catdlicas. Presta-
ré especial atencion a las aportaciones de
las iglesias no catdlicas, pero también a
la postura de Roma frente a dichas apor-
taciones. A modo de conclusién, propon-

go qué directrices habria que seguir, de
acuerdo con las ensefianzas del Conci-
lio, para alcanzar la unidad de los cris-
tianos.

Palabras clave: Concilio Vaticano II, ecu-
menismo, catdlicos, anglicanos, protes-
tantes, ortodoxos y didlogo.

The second Vatican Council and the subsequent
ecumenical dialogue

Abstract: In this work, I examine the
history of ecumenism from the Second
Vatican Council to the present day. I pay
special attention to the contributions
of non-Catholic churches and Rome’s
stance toward these contributions. I
conclude with the guidelines that, in ac-

cordance with the Council’s teachings,
should be followed to achieve unity of
Christians.

Keywords: Second Vatican Council, ecu-
menism, Catholics, Anglicans, Protes-
tants, orthodox and dialogue.

I Enrique Somavilla Rodriguez, OSA, es doctor en Teologia Dogmatica, Derecho

Civil y Ciencias Econémicas y Empresariales; master en Doctrina Social de la Iglesia, en
Relaciones Internacionales y Protocolo, y en Derecho de la Unién Europea. Es Profesor
ordinario de Teologia en el Centro Teoldgico San Agustin (afiliado a la Pontificia Universi-
dad de Salamanca) y en el Estudio Teol6gico Agustiniano de Valladolid (Centro Agregado
a la Facultad de Teologia del Norte, sede de Burgos). Asimismo, es Rector del Real Centro
Universitario Escorial-Maria Cristina, adscrito a la Universidad San Pablo — CEU.

@ DOI: 10.53111/ea.v60i3.1276

Estudio Agustiniano, Vol. 60 (2025) 457-480
ISSN: 0425-340X; ISSN-e: 2792-260X



458 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

Introduccion

La postura tradicional del catolicismo fue siempre que eran “los
otros” quienes habfan abandonado la casa del Padre, el dambito seguro
de la verdad total garantizada por la asistencia del Espiritu Santo. Por
no extenderme en lo que otros dijeron antes con detalle, remito a los tra-
bajos Langa (1993, 477-514) y Sartori (1992, 7-34). Como fuera, es cierto
que durante los preparativos para la celebracion del Concilio Vaticano I
(1868) se planted, bien que timidamente, la cuestion de si procedia invitar
a representantes de las demads Iglesias!. Al fin, quedo la cosa en una carta
dirigida a los separados invitdndoles no al concilio, sino a volver a la casa
como condicién para su asistencia al mismo (Aubert, 1970: 54-56). Por
cierto que este concilio Vaticano I termind, como consecuencia de la pro-
clamacion del dogma de la infalibilidad pontificia, con un nuevo cisma: la
Iglesia de los “viejo-catdlicos™, agrupd a algunos obispos entre los discon-
formes con el nuevo dogma y que subsiste hasta la fecha.

El concilio no dejaba de ser reflejo del planteamiento teoldgico en-
tonces predominante y que habria de perdurar durante decenios. Una de
sus expresiones mds sintéticas y tajantes se encuentra en la enciclica Mor-
talium Animos, de Pio XI (1927): “No se puede fomentar la unidad de los
cristianos de otro modo que, procurando el retorno de los disidentes a la
Unica y verdadera Iglesia de Cristo, de la que ellos un dia infelizmente se
alejaron” (Langa, 1993, 480). Desde esta clave es posible entender que en
1948, al fundarse el Consejo Ecuménico de las Iglesias en Amsterdam,
la Iglesia catdlico-romana, que ya habia declinado la invitacién a partici-
par en la Conferencia Mundial de Misiones celebrada en Edimburgo en
19107, prefiriese mantener cierta distancia distanciada. Es mads, se dio la
prohibicion formal por parte del Santo Oficio a la participacién de catéli-
cos en determinadas asambleas ecuménicas.

Cierto que una ponderacién més equilibrada de los datos no deberia
quedarse Gnicamente con estas constataciones mds bien sombrias para la
sensibilidad ecuménica actual. En la balanza, en el plato de lo positivo no

1 Conviene valorar que hubiera la duda, sobre todo si se tiene en cuenta que el tltimo
concilio anterior, el de Trento, habia supuesto la consagracion solemne y definitiva de las
medidas doctrinales y disciplinares catdlicas frente a la Reforma protestante.

2 Y en la que suele verse el origen del movimiento ecuménico moderno.



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 459

es posible ignorar que se deben a una iniciativa catdlica la instauracién
de la Semana de Oracién por la Unidad, segiin recuerda Congiu (1993:
715-721). Asimismo, hay que reconocer la labor animosa impulsada, en
determinados centros y lugares, por catdlicos especialmente sensibiliza-
dos con la cuestién. Junto con ello, en el ambito mas académico, tuvieron
también su importancia los avances en los terrenos de la eclesiologia, las
ciencias biblicas, la mejor comprension de la historia de la Iglesia... Sin
todo esto no es posible comprender la convocatoria, desarrollo y frutos
del Concilio Vaticano II. Asi resume Langa el legado del ecumenismo pre-
conciliar:

“El ecumenismo de la Iglesia catélica romana desde 1910 a 1958
fue, la verdad, muy encogido y reticente al principio, laborioso y hasta
sagaz mas tarde, pero nunca brillante: tuvo sus destellos aperturistas y
sus reclamos unionistas y su nadar contra corriente por parte de glo-
riosas figuras, todo hay que decirlo, pero el Santo Oficio agarroté mu-
chos esfuerzos y mds de una vez acabd hasta con las ilusiones. Mucho
entusiasmo y grandes dosis de valor habia que echarle entonces a la
cosa. Hay que reconocer honradamente que aquel ecumenismo distaba
mucho del practicado entonces por los no catélicos” (1993, 485).

1. El proceso hacia el Concilio Vaticano II. El papel de Juan XXIII

Hablar del Concilio Vaticano II supone mencionar el nombre de
quien lo convocd, lo impulsé con ilusién y esperanza y marcaria decisi-
vamente la orientacion de los trabajos conciliares: sin duda, fue el Santo
Papa Juan XXIII. Sus intuiciones respecto de lo que la Iglesia necesitaba,
de las demandas procedentes del mundo en que esta se encontraba situa-
da,y de las exigencias planteadas en el discernimiento de los signos de los
tiempos contemporaneos, continuaron siendo operantes cuando, falleci-
do al fin de la primera sesion, san Pablo VI prosiguié y culminé la obra
que Angelo Roncalli habia iniciado. Entre tantos historiadores que se han
ocupado del tema, se puede destacar la referencia de su secretario, testigo
tan inmediato como bien informado del quehacer conciliar de Juan XXIII
y de sus vivencias y sentimientos en las jornadas previas a la inaugura-
cion de la asamblea: me refiero a Loris F. Capovilla (1986, pp. 196-198).



460 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

Su testimonio vale también para lo que toca al ecumenismo. Asi, de su
mano cabe recordar la estancia de Roncalli como Delegado Apostdlico
en Ankara (Turquia) entre 1935-1944 con sus idas y venidas a Constanti-
nopla, que no hicieron sino ofrecer ocasiones de puntualizar, estructurar y
llevar a la practica mucho de lo que ya a €l le venia proporcionando desde
su temperamento y sensibilidad. Las actuaciones como Visitador Apos-
télico, primero, y Delegado Apostdlico después en la capital de Bulgaria
(Marin, 1998:101-119) entre 1925-1931 y 1931-1935; asi como la grave-
dad de la situacién en medio oriente durante la segunda guerra mundial
que le llevo a enfrentarse directamente con las autoridades alemanas y
las fuerzas de ocupacion por la cuestion judia, fueron determinantes en
un hombre ante todo de un grande y buen corazén. Asimismo, conviene
traer aqui su llegada a la Nunciatura en Paris en diciembre de 1944 y el
problema de los obispos franceses con el general De Gaulle. No extrafara
que, llegado a la maxima responsabilidad papal, su forma de ejercerla en
el acontecimiento conciliar estuviera decidida y eficazmente impregnada
por la voluntad de fortalecer y vitalizar en la Iglesia principios, criterios,
actitudes y cuanto pudiera favorecer, doctrinal y en la praxis, la aproxi-
macion entre los hermanos alejados. Cudnta razén le asiste al patriarca
Atendagoras | cuando destaca precisamente este aspecto en su evocacion
postuma del pontificado de Juan XXIII: “Trazé una nueva via para el dia-
logo ecuménico, que representa para la Iglesia el prélogo de la oracion
sacerdotal de Cristo... Al convocar el Concilio Vaticano II, demostré con
respecto a la Iglesia ortodoxa y a las demds Iglesias, que la Iglesia catdlica
estd imbuida del amor y la paz de Cristo” (Langa, 1993, 489). El Conci-
lio se habria de caracterizar, desde luego, por sus definitivas adquisitivas
en el campo de las perspectivas teoldgicas y pastorales. Pero también, y
desbordando con ello en no escasa medida la problematica concreta y el
enfoque deseados por muchos obispos en sus respuestas a las consultas
previas, por el especial empefio con que se afianzd, en la conciencia de
la Iglesia y en el espiritu de la teologia contemporédnea, determinados
aspectos metodoldgicos.

De todas formas, seria sin duda exagerado e inexacto atribuir ex-
clusivamente a la personalidad, talento e inspiraciéon de Juan XXIII
el que estos criterios marcaran la pauta de los trabajos del Vaticano II. Las
convicciones teoldgicas y el sentido eclesial y pastoral de no pocos padres
conciliares lo secundaron en ellos y los tradujeron en constituciones, de-



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 461

cretos, declaraciones; y, lo que es mds importante, contribuyeron a su irra-
diacion mas alla de los muros del Vaticano. Pero es igualmente cierto que
el papa tuvo una parte primordial en el firme mantenimiento de algo que
juzgaba de primordial interés para la renovacién deseada.

De particular trascencencia ecuménica resultd la instauracion del
Secretariado para la Promocion de la Unidad de los Cristianos, confiado
desde sus origenes al cardenal A. Bea, en junio de 1960. Se buscaba ahora
fomentar las relaciones con los hermanos separados, ofrecer una adecua-
da interpretacién de los principios catélicos sobre el ecumenismo, desig-
naciéon de observadores a las reuniones de las diversas Iglesias. Con la
reforma de la Curia Romana en 1989 este secretariado cambi6 su primera
denominacion por la de Consejo Pontificio para la promocién de la Uni-
dad. Bajo uno u otro nombre, a esta institucion se debe el haber promovi-
do después del Concilio las reuniones con otras Iglesias, el haber fomen-
tado la creacion de comisiones mixtas de trabajo sobre diversos temas, y la
institucién y preparacion de la Semana de Oracién por la Unidad.

La historia de este organismo estd solo parcialmente escrita, y remito
a los trabajos de Stransky (1986: 62-87) y Langa (1993, 143-163); pero es
necesario conocer su pormenor para valorar el papel de primera magni-
tud que ha ejercido, sobre todo en el tiempo del Concilio y en el inme-
diatamente posterior, en el cumplimiento de la tarea que tenia confiada
y en la puesta en marcha de nuevas iniciativas e impulsos en ese terreno.
A su trabajo se debe, por ejemplo, aquella gran obra que fue la elabora-
cion de Decreto Unitatis redintegratio del Concilio Ecuménico Vaticano
IT (Bosch, 1991: 140-141); pero también fue decisiva la intervencién del
Secretariado en la sustancial reelaboracion, llevada a cabo precisamente
desde la sensibilidad interconfesional, del primer esquema De fontibus
revelationis, que, tras pasar por varias redacciones y numerosas enmien-
das, acabaria siendo aprobada y promulgada como Constitucién sobre la
Divina Revelacion, la Dei Verbum.

Otro aspecto de capital importancia a los ojos de la opinién publi-
ca de dentro y fuera de la Iglesia catdlica romana fue la invitacion efec-
tuada a observadores de las otras Iglesias cristianas para que asistiesen
a las sesiones conciliares, un centenar de representantes para un total de
unas treinta Iglesias. Todo ello estuvo a cargo del Secretariado. Las cro-
nicas han dejado constancia de hasta qué punto la gestion y organizacion
de este acontecimiento, tan novedoso en su realidad como elocuente en



462 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

su significado simbdlico, encontré dificultades para su puesta en practi-
ca (Moorman, 1986: 155-169; Outler, 1986: 170-183). Pero también se ha
puesto claramente de manifiesto, y no sélo por el testimonio de la mayoria
de los observadores, la incalculable repercusion ecuménica de la iniciativa
y de las circunstancias concretas que la rodearon.

2. Las aportaciones a la aproximacion intereclesial en otros
documentos conciliares

Para estas aportaciones a las que me refiero, tengo en cuenta particu-
larmente a Fries (1990:29-65), o comienzo acogiéndome a la autoridad de
Girault, para quien “hay que subrayar que es el conjunto del Concilio el
que constituye un vigoroso mensaje ecuménico” (Girault, 1987, 176). De
entre ellas, varias de las mas valiosas se encontraran en el decreto Unitatis
redintegratio, que solamente se comprende en todo su alcance si se lo sittia
en un contexto mas amplio. Nuevas perspectivas teoldgicas, aspectos reco-
gidos en distintos textos conciliares, quiza menos advertidos y espectacu-
lares a los ojos de la inmensa mayoria, pero de gran peso a la hora de mar-
car las lineas en el terreno donde realmente se hacia necesario un avance.
Y, desde luego, fundamentales a la hora de pesar en cuanto a su relevancia
para facilitar el didlogo y la mutua comprension entre las Iglesias, sepa-
radas precisamente en no pocas ocasiones con motivo de divergencias en
torno a algunos de los puntos que ahora aparecen revisados, o colocados
bajo una luz que favorece la aceptacién compartida de los mismos.

No obstante la cuestion ecuménica se toca en otros documentos con-
ciliares. Paso a listar algunas de las aportaciones mads significativas:

a) Las recomendaciones sobre el uso generalizado de la Escritura
para todo el Pueblo de Dios; “es conveniente que los cristianos tengan
amplio acceso a la Escritura” (DV 22); “El santo Concilio exhorta con ve-
hemencia a todos los cristianos... a que aprendan el sublime conocimiento
de Jesucristo con la lectura frecuente de las divinas Escrituras... LIéguen-
se, pues, gustosamente al mismo sagrado texto...” (DV 25).

Solamente quien conozca cémo hasta una época no tan lejana esta-
ba mal vista en el catolicismo, o incluso prohibida, la lectura directa de
la Biblia por parte de los seglares, oles era accesible casi solamente en



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 463

ediciones recortadas de pasajes presuntamente “escandalosos”, estard en
condiciones de medir la transcendencia de este paso. Transcendente por
todo lo que supone de alimentacion espiritual directa de las mismas fuen-
tes de la Revelacién y de incremento de cultura biblica; pero también, y
no en ultimo lugar, en cuanto asimilacion a una practica desde siempre
habitual en los ambientes protestantes.

b) La delicadeza en el planteamiento del tema de la Tradicion: “La

sagrada Tradicion, pues, y la Sagrada Escritura estan intimamente unidas
y compenetradas. Porque surgiendo ambas de la misma fuente, se funden
en cierto modo y tienden a un mismo fin” (DV);“...constituyen un solo de-
posito sagrado de la palabra de Dios, confiado a la Iglesia” (DV 10). Tema
de antiguas y enconadas polémicas entre reformados y catdlicos, la cues-
tién de la Tradicion fue la que més tiempo y esfuerzos demandé durante
una larga elaboracién de la Constitucion Dei Verbum.
La sensibilidad ecuménica de no pocos padres conciliares, especialmen-
te centroeuropeos, hizo que se rechazard en el aula conciliar el primer
esquema de este documento, que, cosa inaudible para los protestantes,
reincidia en la clésica doctrina catdlica de las fuentes de la Revelacion. El
texto definitivo, aunque incluyendo algunas formulaciones de compromi-
so, reordena las relaciones entre Escritura y Tradicion como integrando
ambas en una sola fuente, y se hace con ello més aceptable para la com-
prension interconfesional (Barth, 1971; Alemany, 1971: 53-66).

c¢) La constatacion de que también la Iglesia se halla en camino hacia
la verdad. “La Iglesia, en el decurso de los siglos, tiende constantemente a
la plenitud de la verdad divina, hasta que en ella se cumplan (consummen-
tur) las palabras de Dios” (DV 8). Una declaraciéon de modestia verda-
deramente insélita, nutrida de una esperanzada perspectiva escatoldgica.
Tal visién implica que ese camino se realiza junto con otros que a su vez
poseen parcelas de la verdad, en un proceso comun y participado; y que
la recepcion de la total verdad divina es por dltimo un don, objeto de
una gracia y una plenificacién que no proceden de los esfuerzos humanos.
Conviccién, por otra parte, que resuena también en otro parrafo de la
misma Constitucion, cuando Escritura y Tradicién son designadas como
“un espejo en el que la Iglesia peregrina en la tierra contempla a Dios,
de quien todo lo recibe, hasta que le sea concedido verlo cara a cara, tal



464 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

como es” (DV 7). Se habia expresado con anterioridad en la Constitu-
cién sobre la Iglesia, de acuerdo con la cual esta “descubre fielmente en el
mundo el mismo misterio de Cristo, aunque entre penumbras, hasta que
al fin de los tiempos se descubra con todo esplendor” (LG 8). El elemento
de provisionalidad, de transitoriedad, de un acceso a la verdad real pero
todavia incompleto, encuentra de nuevo su correlacion en el hecho de que
tal plenitud se alcance por la gratuita y libre generosidad del dnico que
puede posibilitarla. Nada extrafio que, en el transcurso de este itinerario,
la Iglesia sea “santa al mismo tiempo que necesitada de purificacién cons-
tante” (LG 8).

d) La aceptacion de una Iglesia y unos valores que desbordan las
fronteras de la Iglesia catdlica. “Esta Iglesia [la tnica Iglesia de Cristo]...
permanece (subsistit) en la Iglesia catélica... aunque puedan encontrarse
fuera de ella muchos elementos de santificaciéon y de verdad que, como
dones propios de la Iglesia de Cristo, inducen hacia la unidad catélica”
(LG 8). Nadie mejor que un tedlogo reformado para valorar la impor-
tancia del famoso subsistit in, objeto de tantas ponderaciones en la teo-
logia ecuménica postconciliar: “La identificacion tradicional de la Iglesia
de Jesucristo con la Iglesia Romana es reemplazada por la afirmacién de
que la Iglesia de Cristo subsiste en la Iglesia catdlica. Este cambio funda-
mental deja entender que la Iglesia puede existir en otro lugar, fuera de
los limites de la Iglesia romana...” (Birmelé, 1990:679-690; Sartori, 1983:
75-94).

e) La atenuacién de la verticalidad monarquica del primado. “Desea
este santo Concilio que las venerables instituciones de los sinodos y de
los concilios cobren nuevo vigor para proveer mejor y con mds eficacia
al incremento de la fe y a la conservacién de la disciplina en las diversas
Iglesias, segtn los tiempos lo requieran” (CD 36). La proclamacién dog-
madtica de la infalibilidad pontificia en el Concilio Vaticano I (1870) habia
sido vista por muchos como la culminacién de un proceso de creciente
individualizacién en el ejercicio de gobierno supremo de la Iglesia. Re-
vestido de la autoridad que le confiere tal prerrogativa en las ocasiones
mads decisivas de su magisterio, el Papa aparecia como una figura elevada
por encima de la Iglesia. Tal concepcién suscité muchos disgustos durante
su tratamiento en el Vaticano I y como fue el camino hasta llegar a dicha



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 465

proclamacién, no exento de dificultades. Si bien, esto sucedia dentro de la
Catolica, es mas facil comprender hasta qué punto se valor6 negativamen-
te fuera de ella, donde aparecian viejas suspicacias, complejos antirroma-
nos y lo peor, presupuestos eclesioldgicos divergentes. De aqui que resulte
importante, desde el punto de vista de sus repercusiones ecuménicas, que
el Vaticano II, sin reducir la trascendencia que se debe al ministerio de
Pedro, ponga nuevos acentos en la infalibilidad de toda la Iglesia (LG 25)
y potencie el papel de los colectivos episcopales y de manera explicita el
de las Conferencias nacionales o regionales, a fin de constituir “una santa
conspiracion de fuerzas para el bien comtn de las Iglesias” (CD 37).

3. El significado del decreto Unitatis redintegratio

Todas estas aportaciones del Concilio, y otras que sin duda se podrian
enumerar, ofrecen el marco de comprension de un decreto que explici-
tamente esta consagrado al tema, y lo complementa valiosamente. Pero
obviamente, es en el citado texto donde queda mds densa y patentemente
expuesta la postura del Vaticano II, con un relieve teoldgico y un poten-
cial de inspiracion de la praxis que nunca se ponderara suficientemente.
De todos es conocido el mérito que cabe, desde su primer esbozo hasta
su aprobacién en el aula conciliar, al cardenal Bea y a sus colaboradores
en el Secretariado para la Promocién de la Unidad. Con razén ha podido
ser UR designado como el “primer fruto de la redefinicion eclesiologica
formulada en la Constitucion sobre la Iglesia” (Birmelé, 1990: 679-680).
Entre los puntos de interés para un mayor progreso del espiritu ecuméni-
co y de sus realizaciones concretas estan:

1) La Iglesia catdlico-romana no ostenta en exclusiva los bienes de la
salvacion. “Ademads de los elementos o bienes que en su conjunto consti-
tuyen y vivifican a la Iglesia, algunos, o0 mejor, muchisimos y muy impor-
tantes, pueden encontrarse fuera del recinto visible de la Iglesia catélica”
(UR 3). El decreto detalla cudles son esos bienes a los que se refiere: «
La palabra de Dios escrita, la vida de la gracia, la fe, la esperanza y la ca-
ridad y otros dones interiores del Espiritu Santo y elementos visibles”. El
nuimero 4 insiste en la misma idea al invitar a los catdlicos a apreciar con
gozo “los tesoros verdaderamente cristianos que, procedentes del patri-



466 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

monio comun, se encuentran en nuestros hermanos separados”. En clara
consecucion de lo que habia manifestado en la Constitucién LG 15 (don-
de ademads se atribuye a estos factores el haber sido fuente y fomento del
afan en la busqueda de la unidad), el Concilio reconoce y pondera la ac-
cion vitalizante de la gracia del inico Sefior dondequiera que los hombres
se retinen convocados por su nombre.

2) La Iglesia catdlica estd necesitada de revision. “Aunque la Iglesia
catdlica posea toda la verdad revelada por Dios, y todos los instrumentos
de la gracia, sin embargo, sus miembros no la viven consecuentemente
con todo el fervor debido” (UR 4). La lectura atenta podria descubrir en
esta afirmacién una cierta incoherencia con las constataciones relativizan-
tes respecto a la plena posesion de la verdad, anteriormente expresadas.
Por otra parte, la distincion Iglesia (sin tacha)-miembros (deficientes) que
aqui se hace no dejara de causar, al menos perplejidad. Evidentemente es
necesario interpretarlos adecuadamente en linea eclesial catdlica. Pero es
importante que captemos la llamada a la renovacion de la Iglesia que aqui
trasluce, y la novedad que esta postura implica en comparacién con las
que predominaban hasta hace poco en la consideracion de los disidentes
por parte de la Catdlica. Asi todo debemos tener en cuenta de una parte el
significativo interés que tiene el documento en aludir al necesario cambio
en la Iglesia bajo el nombre de “reforma” (UR 6).

Puede comprenderse que no es en absoluto casual, sino bien cons-
ciente, la utilizaciéon del término asumido en otro tiempo por los protes-
tantes para reclamarla de una Iglesia presuntamente poco dispuesta a
colocarse en situacion de revision. La palabra que entonces sirvi6é para
adjetivar despectivamente a los que se separaban de la Iglesia romana es
asumida ahora por ésta, aplicaindosela a si misma con un declarado pro-
posito de poner la actitud a la que se refiere el servicio de la reunién de
todos los cristianos.

Por otra parte, conocedores de la facilidad con que se acudia toda-
via no hace demasiado tiempo a las condenas reciprocas se puede uno
quedar asombrado al leer que “todo lo que obra el Espiritu Santo en los
corazones de los hermanos separados pueden conducir también a nuestra
edificacion” (UR 4): los antiguos orgullos y el pertinaz encasillamiento en
la persuasion del error ajeno quedan aqui sustituidos por una apelaciéon
a la magnanimidad del corazén: esto es, a la capacidad de aceptar que la



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 467

gracia patentizada en el crecimiento interior de los miembros de otras
Iglesias constituya una mediacion eficaz de la actuacion renovadora del
Espiritu en la propia.

3) La importancia asignada a la recepcién de la doctrina por los otros.
“En ningtin caso debe ser obsticulo para el didlogo con los hermanos el
sistema de exposicion de la fe catdlica... Hay que exponerla al mismo tiempo
con mds profundidad y con mds rectitud, para que tanto por la forma como
por las palabras pueda ser comprendida también por los hermanos separa-
dos” (UR 11). Es verdad que la primera frase adopta una formulacién muy
negativa. Pero ello no debe llamar a engafio sobre la transcendencia del
criterio metodolégico que aqui se indica: la voluntad de favorecer el dia-
logo adquiere prioridad por encima de otros posibles valores o cualidades
de tal exposicion. Un punto de vista que hace suyo el cardenal Ratzinger
cuando afirma: “La unidad es por su parte una verdad cristiana, un elemen-
to esencial del cristianismo, que ocupa una posicion tan alta en la jerarquia
de valores que sélo puede ser sacrificada ante cosas total y absolutamen-
te fundamentales, pero no cuando lo que se discute son formulaciones o
précticas que, aunque muy importantes, no destruyen la comunion en la fe
de los padres y en su forma eclesial basica” (Ratzinger, 1985:239).

Al servicio de esta misma idea se encuentra también la segunda parte
del fragmento precitado. A la posibilidad de recepcién por parte de los
miembros de otras Iglesias cristianas se le confiere la categoria de criterio
orientador de la exposicion de la fe catdlica, tanto por lo que respecta
al método como a la estructuracion del discurso. Deja con esto de tener
sentido que la atencién del te6logo catdlico esté fija tinica o preferente-
mente en las exigencias de forma o contenido procedentes del interior de
la propia confesion. No es dificil percibir en estas lineas de UR el eco de
la intervencion en el aula conciliar del obispo de Brujas, mons. E. J. Sme-
dt. Ante la cuestion de qué se requiere en una doctrina para considerarla
fomentadora del didlogo ecuménico, daba importancia no sélo al cuidado
de la verdad, sino también al modo de presentarla, fiel e integramente, y de
tal manera que se entendida recte et exacte. En funcion de tal enfoque, ha-
bria que desechar formulaciones no totalmente inteligibles para quienes
estdn insertos en otras tradiciones teoldgicas, por ejemplo, las elaboradas
por la Escoldstica, para preferir las de inspiracion biblica o patristica que
sean mas familiares a los interlocutores (Acta Synodalia, 1971: 184-185).



468 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

4) El principio de la jerarquia de verdades. “Al confrontar las doctri-
nas no olviden [los tedlogos catdlicos| que hay un orden o jerarquia de las
verdades en la doctrina catdlica, por ser diversa su conexion con el fun-
damento de la fe cristiana” (UR 11). Esta indicacién es de extraordinaria
relevancia para el avance en la consecucion de los objetivos ecuménicos,
como ha sido ampliamente puesto de manifiesto también en otros dm-
bitos fuera del catolicismo (Thils, 1984: 147-159; Miihlen, 1968: 205-215).

No se ha de comprender, por supuesto, como si se dieran dogmas que
hubiera que retener por encima de todo y otros de segunda categoria,
negociables. Sino que se trata de levantar acta y extraer las consecuencias
de algo que tiene ya su fundamentacion en la organicidad y jerarquizacion
con que se presentan y viven las verdades en el contexto biblico de ambos
testamentos. No todas tienen la misma relacién con el nicleo central de
la economia de la Alianza, en el primer caso, o con el misterio del amor
de Dios revelado en Cristo, con su Pasién y Resurreccion, por lo que se
refiere a la ley nueva (Von Balthasar, 1968: 160-168).

5) La llamada a la cooperacién en tareas de relevancia social. “La
cooperacién de todos los cristianos expresa vivamente la unién con la que
ya estdn vinculados y presenta con luz més radiante la imagen de Cristo
Siervo” (UR 12). En primer lugar, existen situaciones en la realidad social
contemporanea que reclaman para su afrontamiento la contribucién de
todas fuerzas, pues la problematica afecta a todos por igual y su dificultad
no queda salvada por aportaciones parciales. Después, la conviccidén de
que la praxis puede ayudar a captar mejor lo que las teorias, quedando-
se en un nivel meramente doctrinal, no compartidas, tiene la capacidad
de reaccion ante los conflictos de la humanidad que, en la consolidacién,
por otra parte, sin duda estimable, de los consensos teolégicos. También,
el valor del signo cristiano y testimonial que tal respuesta fraterna tiene
para quienes la contemplan desde fuera del cristianismo. Aplicar, sin dis-
tincion, de plataformas confesionales, cualquier género de remedio contra
los infortunios de nuestros tiempos no podrd menos de persuadir a los
observadores de que la Buena Noticia irradia eficazmente alli donde en
tantas ocasiones las malas noticias agobian a la humanidad haciéndola
flaquear en su capacidad de esperanza.

Estos son los puntos de mayor relieve y de fecundidad llevados a
cabo por Unitatis redintegratio. Ellos nos posibilitan un gran paso en las



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 469

relaciones ecuménicas y entre las Iglesias y marcan un antes y un después
cualitativamente diferentes y ofrecen, con lo principios y las actitudes que
implantan, que con todo derecho se pueden considerar irreversibles y fun-
damento para unas realizaciones coherentes con los mismos.

4. Distintas aportaciones

4.1. Aportacion Protestante

En la Conferencia de Edimburgo, donde no acudieron Ortodoxos ni
Catdlicos, el trabajo se desarrollé mediante comisiones, y siguié un pro-
grama arduo, de espiritu abierto y ciertamente profundo. El planteamien-
to misionero radicaba en la formulacion de la siguiente pregunta: ;Se dan
oposiciones, enfrentamientos en vez de la reconciliacion que Jesus nos
ofrece? ;Somos proselitistas o evangelizadores? Para darle respuesta, se
abordaron los puntos que siguen:

1. El ofrecimiento del evangelio al mundo no cristiano.

2. La Iglesia en el campo de la mision.

3. La educacién en relacion con la cristianizacion de la vida social.

4. El mensaje misionero respecto a sus relaciones con las religiones
no cristianas.

5. La preparacién profunda de los misioneros.

6. El fundamento basico de las misiones.

7. Misiones y poder politico gubernamental.

8. Cooperacién y progreso de la unidad.

Sin duda, se traté de un nuevo impulso en el que todos se encontra-
ban comprometidos y deseosos para que la Conferencia tuviera reales
repercusiones (Bosch, 1993: 116-122).

4.2. Aportacion Anglicana

Durante el siglo XIX aparece el Movimiento de Oxford, abanderado
por figuras como John Henry Newman, que trata de redescubrir el pasado
catdlico de la Iglesia de Inglaterra. Los contactos anglicano-catélicos, las
conversaciones de Malinas son auténticos didlogos, aunque no tengan in-



470 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

dole oficial. Los obispos se reinen en Lambeth en 1920, opcién que prac-
ticaban desde 1867 y proponen estos puntos:

1. La Escritura como documento escrito de la revelacién hecha por
Dios al hombre, regla y criterio ultimo de la fe.

2. El simbolo de Nicea como exposicion suficiente de la fe cristiana y
el simbolo de los apdstoles como profesion bautismal de la fe.

3. Los sacramentos de institucién divina, bautismo y santa comunion
como expresiones validas para todos en un mismo cuerpo en Cristo.

4. El ministerio reconocido por cada una de las Iglesias que posee la
llamada interior del Espiritu Santo, la mision de Cristo y la autori-
dad sobre todo el cuerpo de la Iglesia.

En fin, tiene razén Vercrysse (1993: 120-121) cuando reivindica la im-
portancia de las aportaciones anglicanas para las reuniones posteriores.

4.3. Aportacion Ortodoxa

Se ha extendido el lugar comtn de que la Ortodoxia tenia un compor-
tamiento un tanto exigente y duro, quizds por una falta de conocimiento
profundo de sus identidad, ritos, costumbres y liturgias. Quizds por ello, se
ha tendido a olvidar la variedad y riqueza de sus contribuciones al proceso
ecuménico. Ya el Patriarcado de Constantinopla habia abogado por una
especie de Sociedad de Iglesias o Liga de Iglesias, y en 1948 participa en
la fundacién del Consejo Ecuménico de las Iglesias (CEI). Sus propuestas
principales, encaminadas a recuperar la confianza perdida entre todas las
Iglesias, son

1. Unidad de calendario que pueda permitir a todas las Iglesias la
celebracion simultdnea de las fiestas cristianas.

2. Intercambio de misivas fraternales con ocasion de las grandes so-
lemnidades del afio cristiano.

3. Establecimiento de nuevas relaciones entre los representantes de
las distintas Iglesias que residen en un mismo lugar.

4. Relaciones entre las diversas facultades y escuelas de teologia o
entre tedlogos individualmente e intercambio de revistas y publi-
caciones teoldgicas.

5. Acceso a escuelas eclesidsticas y a seminarios a los jovenes de
otras confesiones cristianas.



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 471

6. Reunién de congresos pan-cristianos para el estudio de las diver-
sas cuestiones de interés general.

7. Examen imparcial de las controversias dogmaticas y adopcién
preferencial para su exposicion, en los cursos y tratados de teolo-
gia, del punto de vista historico.

8. Respeto reciproco de los usos y ritos consagrados en cada una de
las Iglesias.

9. Autorizacion para poder celebrar las exequias y proceder a la in-
humacién de los cristianos fallecidos en paises extranjeros en las
Iglesias y cementerios de otra confesion.

10. Reglamentacion de la cuestion de los matrimonios mixtos.
11. Mutua asistencia en las obras que insistan en el fortalecimiento
del fenémeno religioso, en la beneficencia, etc.

Como es sabido, estas Iglesias autocéfalas han mantenido la fe orto-
doxa y la totalidad del esquema episcopal de la misma. Se trata de una co-
munidad de Iglesias iguales que mantienen la sucesién apostolica y refle-
jan la Trinidad como unidad de diversidad entre las tres personas divinas
(Bosch, 1991: 120-122; Vercrysse, 1993: 113-116). Quizés por ello, y convie-
ne reconocérselo, la Iglesia en Oriente se ha esforzado por reconocer los
distintos hitos culturales de las dem4s iglesias a lo largo de los siglos.

4.4. Aportacion Catolica

Aunque tardé en incorporarse al didlogo pleno y oficial, la Iglesia
Catdlica Romana también aportd una serie de instrumentos para dicho
fin. Se ha hablado anteriormente de las dificultades que planteaba la ecle-
siologia de finales del siglo XIX y principios del XX. Con todo, la Consti-
tucion Dei Verbum supuso una renovacion profunda de la Iglesia respecto
al ecumenismo (Bosch, 1991: 122-124 y 141-148; Vercrysse, 1993: 125-128).
Asi, a los catdlicos se les deben las siguientes iniciativas:

1 Creacién del Secretariado para la Unidad de los Cristianos. Poste-
riormente pasé a denominarse Consejo Pontificio para la Promo-
cién de la Unidad.

2.La promulgacion del Decreto Unitatis redintegratio del Concilio
Ecuménico Vaticano II.



472

ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

3. El directorio Ecuménico de 1967-1970.

4. Las reflexiones y sugerencias en torno al didlogo ecuménico de
1970.

5.La colaboraciéon ecuménica a nivel regional, nacional y local de
1975.

Que cristalizaron en las siguientes conclusiones:

1. La unidad de los cristianos se manifiesta como una unidad dindmi-
cay abierta.

2. La diversidad no es un obstaculo para la verdadera unidad.

3. El tema ministerial se desprende de la misma nocién de Iglesia.

4. La Iglesia entendida como pueblo de Dios tiene mayores dimen-
siones ecuménicas.

5. Movimiento “Vida y Acciéon” y Movimiento “Fe y Constitucién”

Tras la Conferencia de Edimburgo surgen dos movimientos de caréc-

ter ecuménicos denominados Vida y Accién (Life and Work) y Fe y Cons-
titucion (Faith and Order). El primero no fue una iniciativa de la Iglesia,
sino la obra de un hombre de Iglesia, el arzobispo Luterano sueco Nathan
Soderblom. Dispuesto a llevar el compromiso cristiano a una sociedad
hundida por la guerra y tratando de salvar todos los obstaculos existen-
tes, abrié el movimeiento a todos los creyentes, anglicanos, ortodoxos y
catdlicos. En la Conferencia de Estocolmo, celebrada en 1925,y a la que
rechaz6 asistir Roma, se trataron los siguientes temas:

1. Las cuestiones econdémicas ¢ industriales.
2. Los problemas morales y sociales.

3. Las relaciones internacionales.

4. La educacion cristiana.

5. Los métodos de cooperacién y federacion.

En la conferencia de Oxford de 1937, de nuevo con la ausencias y

cierto rechazo por parte catdlica, el pesimismo es manifiesto. El debate
se centra sobre Iglesia, Nacién y Estado. Finalmente, este movimiento se
integra en el CEI en 1948 (Bosch, 1993: 57-59).



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 473

De otra parte, el Movimiento Fe y Constitucién también nace de la
Conferencia de Edimburgo de 1910. El impulsor del movimiento es Char-
les H. Brent, perteneciente a la Iglesia episcopaliana de los Estados Uni-
dos, y que seria obispo de Manila. En 1927 se retinen en Lausana. Los
temas estudiados son:

1. Llamamiento a la unidad.

2. Mensaje de la Iglesia al mundo: El evangelio.

3. Naturaleza de la Iglesia.

4. La confesion de la fe.

5. El santo misterio.

6. Los sacramentos.

7.La unidad de la cristiandad y las Iglesias actuales.

Durante la preparacion de la Conferencia de Edimburgo de 1937 se
ve la necesidad de unirse con el otro movimiento. Se tratan los siguientes
temas:

1. La gracia de Jesucristo.

2. La Iglesia de Cristo y la palabra de Dios.

3. La comunion de los santos.

4. La Iglesia: Ministerio y sacramentos.

5.La unidad de la Iglesia en la vida y en el culto.

Sin embargo, en 1938 se frustra la unién de ambos movimientos
en la ciudad de Utrecht para formar un Consejo Ecuménico de la Igle-
sias, ante la situacién grave en Europa. Tal integracion se llevard a cabo
en la Asamblea General de Amsterdam. De todas formas, Fe y Constitu-

cion ha mantenido su libertad de autonomia en el consejo (Bosch, 1993:
55-57).

6. Consejo Ecuménico de las Iglesias

El interés de sacar adelante la reunién de las distintas Iglesias fue
interrumpido por la situacion de guerra generalizada en Europa desde
1939 a 1945. La idea se retoma gracias al parstor reformado holandés Wi-
llen Adolf Visser’t Hooft. El Consejo Mundial de la Iglesias nace en la



474 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

asamblea constituyente de Amsterdam en 1948. Las etapas o evolucién
historica del Consejo Ecuménico de las Iglesias (CEI), son las siguientes:

6.1. Asamblea General de Amsterdam de 1948

Se constituye el CEIL Son representantes de en su inmensa mayoria
las Iglesias Protestantes de América y Europa. Se resisten a participar la
Iglesias ortodoxas de los paises llamados del socialismo real, o bajo domi-
nio soviético.

6.2. Asamblea General de Evanston de 1954

Si el tema de la anterior era: El desorden del hombre y el designio de
Dios,aqui se desarrollard bajo el tema: Cristo, tinica esperanza del mundo.
Si antes se trataba de estar juntos, ahora era de avanzar juntos.

6.3. Asamblea General de Nueva Delhi de 1961

El tema escogido para esta ocasién se denominaba: Jesucristo, luz del
mundo. Por primera vez acuden observadores catdlicos. Era la primera
vez que no se realizaba en un pais de Occidente. Es la conferencia del
equilibrio entre el pensamiento protestante y el catdlico.

6.4. Asamblea General de Upsala de 1968

El lema de trabajo fue: Yo hago nuevas todas las cosas. Son los tiem-
pos cambiantes de una sociedad un tanto decadente. Esta reciente el mayo
francés y ya va emergiendo lo que mads tarde seria conocido como Teolo-
gia de la Liberacion; pero, sobre todo, se encuentra presente la doctrina
del Concilio Ecuménico Vaticano II.

6.5. Asamblea General de Nairobi de 1975

El tema elegido para esta ocasion es: Jesucristo libera y une. Aparece
el término de comunidad conciliar, recogido de la reunién de Fe y Cons-
titucién que se habia celebrado en Salamanca en 1973. Trata de estable-
cer un nexo mads consistente entre la dimension espiritual y el compro-
miso social.



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 475

60.6. Asamblea General de Vancouver de 1983

En esta ocasion el tema que tratan responde al lema: Jesucristo, vida
del mundo. Uno de los puntos esenciales serd la celebracion eucaristica,
siguiendo la llamada Liturgia de Lima. Se trataba de la expresion littr-
gica sobre las conclusiones de la parte eucaristica del documento de la
Comisién de Fe y Constitucion, sobre Bautismo, Eucaristia y Ministerio.
(BEM). Su mayor preocupacion fue adelantar el estudio del denominado
Documento de Lima.

6.7. Asamblea General de Camberra de 1991

El slogan recogido para el estudio en esta ocasion fue: Ven, Espiritu
Santo, renueva toda la creacion. Imbuida por la situacién de la guerra del
Golfo y la situacion en los paises del Este es el clima de conversacion.
Se sigue celebrando la eucaristia segin el llamado rito de Lima, pero los
ortodoxos no asumen esa tendencia mientras no sea efectiva la unidad,
pues consideran que la eucaristia es la maxima expresién de la unidad,
nunca un medio para llegar a ella. Por eso se les achaca su abstinencia de
la comunion eucaristica; y por este motivo ellos se han llegado a plantear
sus relaciones con el CEI (Bosch, 1991: 127-140; Vercrysse, 1993: 59-69).

6.8. Asamblea General de Harare de 1998

El lema de la Asamblea era: Buscad a Dios con la alegria de la espe-
ranza. Se trataba de una invitacion a reafirmar la confianza en la fidelidad
a dios expresada en Amsterdam, en medio de la confusién e incertidum-
bres de nuestro tiempo. Esta asamblea de cincuentenario fue también una
ocasion para discernir los desafios actuales a los que se enfrenta el movi-
miento ecuménico, necesitado de una nueva orientacién y de mirar hacia
el siglo XXI.

El debate se centrd sobre el documento denominado Hacia un en-
tendimiento y una vision comunes del CEI que habia sido aprobado por
el Comité Central en septiembre de 1997. Las sesiones pusieron de mani-
fiesto las tensiones existentes con las Iglesias ortodoxas, que antes de su
inicio habfan amenazado con abandonar el CEI si no eran atendidas sus
reivindicaciones, sobre la propia estructuracion del Consejo y sobre su
preocupaciones e intereses en la vida de la CEIL



476 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA
6.9. Asamblea General de Porto Alegre 2006

Esta asamblea ha afirmado la vitalidad del movimiento ecuménico y
el compromiso de las Iglesias con la visién y meta ecuménicas de la uni-
dad, asi como con la buiisqueda de un mundo mds justo y pacifico. Se han
producido cambios sustanciales en la Constitucién y el reglamento del
CEI que establece la toma de decisiones por consenso y modificaciones a
los criterios anteriores. Las reformas han surgido de la preocupacion de
las Iglesias ortodoxas, miembros del Consejo y tienen por objetivo for-
talecer la participacion de estas. El lema del texto fue: Llamados a ser
una sola Iglesia. La urgencia dada al CEl y a sus Iglesias miembros a dar
prioridad a los temas de unidad, catolicidad, bautismo y oracién. También
se pidi6 que se hicieran esfuerzos para fortalecer la colaboracién con la
Iglesia catdlica romana, que no es miembro de dicho Consejo.

6.10. Asamblea General de Busan, Repiblica de Corea, de 2013

La declaracién sobre El camino de la paz justa fue otra declaracion
relevante en la que se afirma que la paz constituye un modelo de vida que
refleja la participacion humana en el amor de Dios por toda la creacion. En
base a esta afirmacion, recomienda que se adopten medidas concretas e
invoca el compromiso de compartir el amor de Dios por el mundo buscan-
do la paz y protegiendo la vida. Igualmente, en la Asamblea se afirmé que
“Juntos nos comprometemos a proteger la dignidad humana, practicar la
justicia en nuestras familias y comunidades, transformar los conflictos sin
violencia y prohibir todas las armas de destruccién masiva”.

6.11. Asamblea General de Karlsruhe (Alemania), 2022

Bajo el lema de El amor de Cristo lleva al mundo a la reconciliacion
y la unidad, ha puesto su vista en la situaciéon en Ucrania. La pandemia y
la guerra han supuesto serios impedimentos que sortear para la celebra-
cién de Karlsruhe. Ante la tragedia y la muerte, se han vuelto a descubrir
los limites del individualismo, los retos de la globalizacién y los estragos
que la guerra y la pobreza siguen causando. La reflexion sobre el lema
de Karlsruhe tiene como objetivo “alentar a los lideres de la Iglesia y las
congregaciones locales a meditar y discutir la oportuna importancia de la



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 477

compasion de Cristo en un mundo marcado por la emergencia climatica,
la injusticia econdémica sistémica, la revolucion digital y los populismos
nacionales, alimentados por el miedo al otro”.

Un mundo que clama por un amor profundo, por la comunidad, por
la justicia y la esperanza necesita Iglesias que estén visiblemente en co-
munién, que anhelen la unidad donde hay divisién y encuentren un nuevo
futuro para la humanidad y toda la creacién. Iglesias, en suma, que se
decanten por un ecumenismo del corazon, segin anota Matabosch i Soler
(2021: 39-399).

7. Conclusion

La historia del ecumenismo de inspiracion conciliar arroja, y las listo
aqui a modo de conclusion, las siguientes necesidades:

1. La de luchar encarecidamente por la inclusividad y la diversidad:
el ecumenismo abraza la diversidad, reconociendo las distintas
culturas y contextos en los que se practica el cristianismo, en sus
distintas Iglesias y Comunidades eclesiales.

2. La de acentuar el papel de las organizaciones ecuménicas: orga-
nizaciones como el Consejo Mundial de Iglesias desempefian un
papel crucial en la promocién del ecumenismo a nivel mundial,
facilitando el didlogo y la colaboracién entre diferentes confesio-
nes cristianas.

3. La de estudiar el impacto del ecumenismo en la sociedad: no solo
beneficia a las Iglesias, sino que también tiene un impacto positivo
en la sociedad al fomentar la tolerancia religiosa y la comprensiéon
mutua y la ayuda desinteresada por los otros cristianos.

4. La de encontrar los retos de futuro: a medida que el mundo cam-
bia, el ecumenismo enfrentara nuevos desafios, como la adapta-
cion a los avances tecnoldgicos y las cambiantes dindmicas sociales
y politicas.

5. La de no decaer en la esperanza por la bisqueda de la unidad:
a pesar de los desafios, el ecumenismo ofrece esperanza para un



478

10.

ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

futuro donde las diferencias religiosas no sean barreras insupera-
bles, promoviendo la paz y la armonia entre las diferentes tradi-
ciones cristianas.

. La de reconocer cémo las Iglesias ortodoxas, con sus ricas tra-

diciones y profundas raices histéricas, han mantenido un didlogo
constante con la Iglesia Catoélica a lo largo de los siglos. El Con-
cilio Vaticano II abogé por un acercamiento fraterno y un enten-
dimiento mutuo entre ambas tradiciones, reconociendo la validez
de sus sacramentos y doctrinas, y promoviendo la cooperacién en
areas de interés comun, como la justicia social y la defensa de los
valores éticos.

. La de reconocer, igualmente, la necesidad de acercarle a las Igle-

sias anglicanas, surgidas de un contexto histérico particular. El
Concilio promovié un acercamiento ecuménico, reconociendo la
validez de muchos aspectos de su fe y préctica, buscando puentes
de entendimiento y cooperacion en areas teoldgicas y sociales.

. La de retomar el didlogo con el mundo protestante en su diver-

sidad de denominaciones y enfoques doctrinales. El Concilio re-
conocid la riqueza espiritual y teoldgica presente en estas tradi-
ciones, y quiso fomentar el didlogo y la colaboracién en aspectos
fundamentales de la fe cristiana, como la interpretacién de la Sa-
grada Escritura y la misién evangelizadora.

. La de reconocer en el Consejo Ecuménico de las Iglesias, en cuan-

to organismo que representa a numerosas denominaciones cristia-
nas, a un socio importante en los esfuerzos ecuménicos promovi-
dos por el Concilio. Este consejo se ha convertido en un espacio
vital para el didlogo interconfesional, la cooperacién en proyectos
sociales y la busqueda de la unidad cristiana a través del respeto y
la comprensién mutua.

Por tltimo, el Concilio Vaticano II dejé un legado duradero al
promover el didlogo, la apertura y la unidad entre las diversas Igle-
sias y comunidades eclesiales dentro del cristianismo. Su impacto
se extendid mas alla de las fronteras de la Iglesia catdlica, influ-
yendo en el panorama religioso global y sentando las bases para
un mayor entendimiento y colaboracién entre diferentes tradicio-



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 479

nes cristianas y otros credos. Su llamada a la renovacion y adapta-
cién a los desafios modernos contintia siendo relevante en la bus-
queda de la unidad y la paz en un mundo diverso y en constante
cambio.

8. Bibliografia

AcCTA SYNODALIA SACR. (1971). Concilii Oecumenici Vaticani 11, Vol 1,
pars III, pp. 184-185.

ALEMANY, J. J. (1991). “Karl Barth, comentarista de la Dei Verbum”, en
Estudios Eclesidsticos 66, 53-66.

AUBERT R. (1970). Vaticano I, Vitoria 1970.

BARTH, K. (1971). Ante las puertas de Pedro, Madrid.

BIRMELE, A. (1990). “Les dialogues entre Eglises chrétiennes. Bilan et
perspectives”, en Etudes (12) 679-690, especialmente 680.

BoscH, J. (1991). Para comprender el ecumenismo. Estella (Navarra).

CAPOVILLA, L. F. (1986). “Reflections on the twentieth anniversary”, en
Stacpoole, A. (ed.), Vatican Il by who were there, Minneapolis, pp.
196-198.

CONGIU, M. (1993).“La Settimana di preghiera perl Unia dei cristiani”, en
Presenza Pastorale 43, 715-721.

Fries, H. (1990). “El significado ecuménico del Vaticano II”, en Didlogo
Ecuménico 25, 29-65

Girault, R. (1987). “La recepcion del ecumenismo” en Alberigo, G.-Jos-
sua, J. P, La recepcién del Vaticano 11, Madrid, p. 176.

LANGA, P. (1993).“La Iglesia catdlica y el ecumenismo”, en Langa, P. (ed.),
Al servicio de la unidad, Madrid 1993, 477-514.

MARIN DE SAN MARTIN, L. (1998). Juan XXIII Retrato eclesiolégico, Bar-
celona.

MATABOSCH I SOLER, A. (2021). El Consejo Mundial de Iglesias (1910-
2021). Hacia la unidad perdida, Barcelona.

MATABOSCH 1 SOLER, A. (2023). El peregrinaje ecuménico. Del Vaticano 11
a nuestros dias, Barcelona.

MATABOSCH I SOLER, A. - RODRIGUEZ GARRAPUCHO, F. - VALENCIA, A.
- VAZQUEZ JIMENEZ, R. (EDTS.) (2023). Caminar juntos. Manual de
ecumenismo, Salamanca.



480 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

MOORMAN, J. R. H. (1986). “Observers and guests of the Council”, en Stac-
poole, A., in Vatican II Revisited by Those Who Were There, Minnea-
polis, pp. 155-169.

MUHLEN, H. (1968). “La doctrina del Vaticano II sobre la jerarquia de ver-
dades y su significacion en el didlogo ecuménico”, en Selecciones de
Teologia 7,205-215.

OUTLER, A. C. (1986). “Strangers within the gates”, en Stacpoole, A., in
Vatican 11 Revisited by Those Who Were There, Minneapolis, pp. 170-
183.

RATZINGER, J. (1985). Teoria de los principios teolégicos, Barcelona.

SARTORI, L. (1992). Lunita dei cristiani. Commento al decreto conciliare
sullecumenismo, Padova.

SARTORL. L. (1983). “La Chiesa cattolica e il movimento ecumenico. Prin-
cipi cattolici deliecumenismo”, en Studi Ecumenici 1,75-94.

STRANSKY, T. F. (1986). “The foudation of the Secretariat for Promoting
Christian Unity”, en Stacpoole, A., in Vatican 11 Revisited by Those
Who Were There, Minneapolis, pp. 62-87.

THILS, G. (1984). “Hiérarchie des varités de la foi et dialogue oecumeni-
que”, en Revue Théologique de Louvain 15, 147-159.

VERCRYSSE, J. E. (1993). Introduccion a la teologia ecuménica. Estella (Na-
varra).

VON BALTHASAR, H. U. (1968). “La fe de los pobres”, en Selecciones de
Teologia 7,160-168.



Auge y declive
del Catechismus ad Parochos

Luis Resines Llorente

Profesor jubilado del Estudio Teoldgico Agustiniano de Valladolid

ORCID: 0009-0009-0216-6681
laurello1@gmail.com

Recibido: 2 junio 2025 / Aceptado: 30 agosto 2025
|

Resumen: En el momento de su publica-
cion (1566), el Catechismus ad parochos
constituyé en referencia indispensable
sobre lo que se habia tratado y acorda-
do durante el concilio de Trento. Ese
lugar honorifico en la mente de muchos
clérigos no lo fue tanto con el paso del
tiempo, y cedid su puesto en beneficio de
otros catecismos mds sencillos. Con ello

dio comienzo un declive en su uso habi-
tual en la practica pastoral. Hoy se tiene
simplemente como un testigo de la histo-
ria de la catequesis

Palabras clave: Catecismo, Trento, Inqui-
sicién, Inocencio XIII, Clemente XIII,
Ratzinger.

The rise and fall
of the Cathechism ad parochos

ABSTRACT: When it was published
(1566), the tridentine Catechismus ad pa-
rochos was thought as a necessary refer-
ence on all everything that was discussed
and treated in the Council of Trent. Its
indiscused importance in mind of many
clergymen was diminished during the
centuries, specially because of the use of

Estudio Agustiniano, Vol. 61 (2025) 481-509
ISSN: 0425-340X; ISSN—e: 2792-260X

other more simple catechisms. So began
its decline unjtil our days, in which it re-
mains as a witness of the history of the
catechesis.

Keywords: Catechism, Trent, Inquisition,

Inocence XIII, Clemence XIII, Ratzin-
ger.

@ DOI: 10.53111/ea.v60i3.1272



482 LUIS RESINES LLORENTE

La pretensién de algunos nostélgicos consistié en suponer que en
este Catecismo se encontraba plasmada la doctrina inmutable de la Igle-
sia, que, por lo mismo, habia de ser repetida sin alteracién, una vez que se
habia llegado a la expresion escrita en sus paginas. Esta forma de pensar
no s6lo abarcaba al Catecismo propiamente dicho, sino que se extendia
a todas las declaraciones y formulaciones que constituyen el cuerpo de
ensefianzas del concilio de Trento. Y en alguna forma habia que reconocer
que esta mentalidad se impuso como imperante en la Iglesia, no sélo por-
que no se celebrd ningtin otro concilio hasta el Vaticano I (tres siglos des-
pués), sino también por la fijeza doctrinal que se arrastré desde entonces.

El Catecismo terminé por ser colocado, en la estimacién de muchos
obispos y sacerdotes, a la misma altura, e incluso, de hecho, mas valorado
que la Palabra de Dios. En la practica habitual de la Iglesia catdlica, la
escasa consulta de la Palabra de Dios, la escasa enseflanza que se hacia de
ella al pueblo de Dios (siempre en el latin de la Vulgata), terminaron por
solapar la Palabra, sustituida por los catecismos, el de Trento y otros. Son
bastantes los catecismos que nunca o casi nunca proponen la enseflanza
biblica en sus paginas. (Resines, 2021: 149-215 y 219-272).

Por fortuna soplan otros aires desde el Vaticano II, que ha dejado
muy claro que “el Magisterio no estd por encima de la Palabra de Dios,
sino a su servicio” (Dei Verbum, 10).

1. Division entre los cristianos

La enorme conmocién que se suscitd en la vieja Europa cristiana,
por las disputas en cuestiones de fe, determind la fragmentacién de la
unidad de la Iglesia occidental (por contraposicion a la Iglesia oriental,
1054), y tal fragmentacion dio lugar a la aparicion de numerosas iglesias
de base y signo cristianos, pero con tal cimulo de matices en torno a la
disciplina, los sacramentos, la lectura biblica, la organizacion jerarquica,...
que no es facil vislumbrar la unidad después de cuatro siglos, como tarea
que pudieran llevar a cabo los hombres y las mismas iglesias si no es con
la ayuda de Dios.

En la época en que se celebr¢ el concilio ya eran evidentes las divi-
siones, que no han cesado desde entonces. Frente a todo el conglomerado
de posturas diversas, variables, mutantes, en funcion de dirigentes o de



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 483

territorios, la Iglesia catdlica llego a perfilar todo un programa de las cues-
tiones en torno a la fe y la revelacion, que en aquel momento eran discu-
tidas desde angulos diversos. En torno a todas esas cuestiones se fragu6
una monolitica unidad compactada por las definiciones que se llevaron a
cabo. Marcaban la diferencia entre los catdlicos y el resto de confesiones,
divergentes entre si.

2. Titubeos indecisos

Primera noticia del catecismo. En el primer periodo conciliar (1546-
1547), antes del traslado a Bolonia, en la tercera sesion, de 17 de marzo
de 1546, se habia pedido en la congregacion general: «Que se redacte un
catecismo en lengua latina y vulgar, por varones sabios y piadosos, sacado
de la propia escritura y de los padres ortodoxos». Era el testimonio de una
conciencia clara de la necesidad de formacién para el pueblo cristiano,
que carecia de ella. El legado papal cardenal Del Monte recordaba el 10
de noviembre de 1547 la reclamacién de que se redactase un catecismo
(“dictum libellum catechismi fieret”).

Entre los que avalaban tal peticién, Pedro Pacheco, cardenal de Jaén,
lo reclamaba como algo «necesario»; y Cornelio Museo, arzobispo de Bi-
tongo, insistia en que se pasara de las promesas, repetidas muchas veces,
a la realidad del deseado catecismo. Se pensd en un catecismo sencillo
para el pueblo en lengua vulgar, que fuera muy difundido; y otro lati-
no, para los sacerdotes, mds fundamentado. Lo que se publico afios después
olvido tristemente la peticion de un catecismo para el pueblo, a pesar de que
de nuevo se repitio la idea. En el segundo periodo conciliar (1551-1552) no
hay constancia de que se realizara trabajo alguno en esta direccion. Fue una
propuesta que se llevo el viento, que evidencia que la preocupacion iba por
otros derroteros.

Segunda noticia del catecismo. Hay que situarse en el tercer periodo
conciliar (1562-1563) para que se empezaran a dar los primeros pasos.
El 22 y 24 de enero de 1562 se propusieron tres comisiones, una de las
cuales trabajaria en el catecismo. Fernando I, emperador de Austria, re-
clamé al concilio por medio de sus delegados (Anton Brus, que fue el
principal delegado) que se llevara a cabo un catecismo; pedia un “corpus



484 LUIS RESINES LLORENTE

doctrinae christianae”, pero ya contaba con los tres catecismos que ha-
bia escrito Pedro Canisio (Summa doctrinae christianae, 1555; Catechis-
mus minimus, 1556;y Parvus catechismus catholicorum, 1559). Cinco me-
ses después, el 22 de mayo de 1562 propuso que se retiraran todos los
demas, para conseguir la unidad de catecismos con el uso de los de Cani-
sio en toda la Iglesia catdlica. Deseaba que fueran adoptados por
todos, y que esto fuera asumido como decisién del mismo concilio, lo cual
se ajustaba a sus planes nacionales y le conferia un puesto honorifico
como paladin de la fe catdlica. La propuesta se debatid, pero no llegé al
aula conciliar (Rodriguez, 1998).

Con posterioridad (3 de enero de 1563), Carlos IX de Francia tam-
bién pedia un catecismo conciliar. Se le respondi6 el 5 de marzo de ese
afio seflalando que habia ya una comisién encargada de ese asunto; pero
se trataba de un encargo efectuado por los legados pontificios, y no cons-
tituia una verdadera comisién conciliar nombrada al efecto. Al frente de
la misma estuvo el cardenal Seripando; pero su muerte (17 de marzo de
1563) dio al traste con las expectativas de una redaccion relativamente
rapida.

Tercera noticia del catecismo. El 4 de junio de 1563 se present6 a la
asamblea un borrador de una serie de canones; uno de esos borradores
(denominado Ut fidelis) era el que sefialaba que los obispos deberian pre-
dicar al pueblo, como también los parrocos, y que habrian de encargarse
de traducir en lengua vulgar el libro que se hiciera al efecto. Todavia era
un borrador el canon, y, ain mads lejano, el libro sofiado.

Entre junio y julio de 1563, el obispo de Salamanca, Pedro Gonzalez
de Mendoza, escribia sobre algunas reacciones en torno a los Comentarios
al Catecismo, del arzobispo Carranza, y, ademas, continuaba su reflexion
con estas palabras: “También se ha dado orden estos dias, y Su Santidad lo
quiere y todos lo desean, y es cosa muy importante a la cristiandad, que se
haga un cathecismo. Y ansi han sefialado tedlogos para ello, distribuyendo
las materias para ello” (Rodriguez - Lanzetti, 1982)!.

I PEDRO GONZALEZ DE MENDOZA, Lo sucedido en el concilio de Trento desde el aito
de 1561 hasta que se acabé, citado por PEDRO RODRIGUEZ - R. LANZETTI, (1982: 83) EI cate-
cismo romano: fuentes e historia del texto y de la redaccion, Pamplona, Eunsa.



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 485

En efecto, se nombré una comision de la que formaban parte Muzio
Calini, Giancarlo Bovio, Antonio Sebastiano Mintorno y Pedro de Fuen-
tiduefia. Poco debieron hacer ese verano, pues el mismo obispo de Sala-
manca escribié el 26 y 27 de octubre:

“...temo que no ha de aver effecto por commencarse tan tarde, y
que se a de quedar a vueltas de otras cosas que estdn comencadas, como
es el cathecismo, en el qual, en quatro meses que se comengd no se ha
hecho nada, y ahora de nuevo han cometido secretamente a quatro para
que ellos le hagan, que son el arzobispo de Zara [Calini], el obispo de
Ostuni [Bovio], el obispo de Uxento [Mintorno] y el doctor Fuentidue-
fla para que en este tiempo que durase el concilio le acaben, como se
ha tratado aqui del catdlogo de los libros. Y al principio se determiné
que se avia de publicar a la fin del concilio. [Con todo] parece que se va
acabando”.

Cuarta noticia del catecismo. Sin embargo, a la clausura del concilio,
el catecismo no se habia comenzado —como tampoco el breviario y el mi-
sal—. El decreto De reformatione, el canon definitivo Ut fidelis (aprobado
el 2 de noviembre de 1563), senalaba tanto a obispos como a parrocos la
obligacién de predicar: «seguin la forma establecida por el propio conci-
lio para cada uno de los sacramentos en la catequesis» («iuxta formam a
sancta synodo in catechesi singulis sacramentis praescribendam»). Hay
que entender estas palabras no como una accién que se llevaba a cabo,
sino como el proyecto de un catecismo, un libro que facilitaria a los curas
cumplir con su deber. Los obispos serian los responsables de traducirlo a
la lengua vulgar. Se legislaba sobre el papel, no sobre la realidad.

Concluido el concilio, restaba el encargo oficial conciliar para que
se escribiese el catecismo sofiado. Los trabajos previos se entregaron a la
curia romana, y una de las preocupaciones de Pio V fue la creacién de una
comision que trabajara en el proyecto. La nueva comision redacté un libro
que habia de responder a lo previsto. Siempre trabajaron en la idea de un
texto amplio, destinado a suplir la ignorancia de los sacerdotes, y se olvid
del todo la posibilidad de un libro sencillo para poner en manos del pue-
blo. El bloque doctrinal de las multiples ensefianzas conciliares encontrd
una manifestacién concreta en el Catecismo. Este habia de ser reflejo de lo
realizado en el concilio, cuando se llevara a cabo como libro.



486 LUIS RESINES LLORENTE

Publicacién. Cuando el Catecismo estuvo terminado y fue publicado
por mandato del papa Pio V, el prefacio con que se abre enuncia que los
herejes redactaron numerosos catecismos breves con los que difundie-
ron sus doctrinas; prosigue con la afirmacién de que también numerosos
catecismos catdlicos intentaron contrarrestarlas, pero la propia asamblea
decidié emitir una respuesta oficial, “dar alguna regla y método de instruir
al pueblo cristiano desde los fundamentos mismos de la fe [...] publicar
un libro con la autoridad del santo Concilio de donde los parrocos [...]
puedan dirigirse y sacar reglas ciertas para instruir a los fieles” (Resines,
2025:127-168).

Semejante afirmacion es cierta. Pero solo lo es en alguna medida. Lo
cual exige una explicacion. Es cierta plenamente en la intencién con que
se elabord y redact6 el Catecismo, en consonancia con todas las delibe-
raciones conciliares para depurar la verdad cristiana y separarla de otras
apreciaciones. Es también plenamente cierta en la mente de muchos de
los participantes en el concilio, cuyos criterios se vieron reflejados en las
diferentes congregaciones generales. Y es también cierta, porque lo que
materialmente se afirma es que los parrocos puedan servirse del libro, del
Catecismo, para desempeifiar su labor.

Pero que los parrocos fueran capaces de hacerlo por su propia iniciati-
va es harina de otro costal; la mayoria no estaba en condiciones de llevarlo
a la préactica. La intencién era irreprochable, pero la realidad de la falta de
capacitacion no siempre respondia a tan alta pretension. La misma publica-
cion, venta y distribucion de los ejemplares impresos (no sélo en la primera
edicion, sino en las de los primeros afios) no solucionaba el problema: la
mera posesion de un ejemplar no aportaba ciencia a un clero ignorante.
Cuando un ejemplar del Catecismo llegaba a manos de una persona pre-
parada, estudiosa e inquieta, que ya se habia distinguido por su interés por
atender a sus feligreses, se cumplia en plenitud la intencidn, y el libro se
convertia en un valioso instrumento para perfilar, mejorar o atinar en su
accion pastoral, en su catequesis o su predicacion. Pero cuando una copia
llegaba a manos de un sacerdote ignorante o apatico, resultaba un incémo-
do objeto que denunciaba lo que tendria que hacer pero que no realizaba.

En las palabras del prefacio del Catecismo, el concilio denotaba su
intencion, magnifica, pero, a la vez, ocultaba la penosa situacién en que se
encontraba una muy notable cantidad de sacerdotes, incapaces de llevar
a cabo lo que se proponia en el impreso. El s6lo hecho de poseerlo no



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 487

garantizaba resultados inmediatos. Un clero poco o nada acostumbrado a
leer, desconocedor de la biblia, rutinario en sus practicas parroquiales, no
se sentia personalmente estimulado a asimilar las muchas, muchas péginas
del libro. Bien podria pensarse que, en los 34 afios restantes hasta el cam-
bio del siglo, el libro no convertia en sabios a los ignorantes, ni en activos
a los indolentes, ni en aplicados a los acostumbrados a vegetar. No era un
libro mégico.

3. La ignorancia documentada

El Catecismo fue publicado en 1566. Cuando el libro se difundié, lle-
g6 a manos de sus destinatarios, los parrocos. Como colectivo, eran los
que tenian el encargo pastoral de ejercer su labor, tanto antes del concilio
como en los 18 largos afios de la celebracidon (1545-1563, con dos inaca-
bables periodos de suspension). Era el mismo clero que habia suscitado
tantos y tan dolorosos lamentos en personas inquietas que se dolian de la
postraciéon generalizada en que los cristianos estaban sumidos. El conci-
lio—en el prefacio citado— calla piadosamente esto, como si no existiera,
y proporciona asi una vision “retocada” de la realidad.

Pero los testigos contemporaneos hablaron; y se dolieron de la lacra,
de la dejadez, de la ignorancia.

Felipe de Meneses publicé Luz del alma cristiana en 1554. Durante
el tiempo de celebracion conciliar aparecieron tres ediciones (1554, 1555
y 1556), y, concluido el concilio, siguieron otras siete (1564, 1567, 1570,
1578, 1582, mas otra no localizada). En todas ellas (durante y después del
concilio) dedica el libro primero a “la ignorancia y ceguedad que hay en
las almas y dafios que les acarrea”. No habla en vacio, sino que se refiere
concretamente a Espafia y sefiala el grave mal que padece:

“Este mal es la grandisima y universal ignorancia de lo que la fe nos
ensefia, y de la obligacidon que, por tener esta fe, echamos sobre nosotros;
no digo ignorancia en lo que toca a la perfeccion cristiana y la medra y
acrescentamiento de la vida cristiana, sino en la sustancia, principios y
fundamento della, que son articulos de fe y mandamientos de la ley; los
cuales son un cimiento sobre que se levanta todo el edificio de la chris-
tiandad” (cap. 1).



488

LUIS RESINES LLORENTE

“;Curas de almas! A quien después de sus prelados mayores
Dios encargd de las ovejas [...] Cura, que quiere decir cuidado. Por
este nombre que se os puso se dio a entender bastantemente la suma
diligencia y solicitud del bien de las almas que tenéis a cargo [...]
Profetas sois del pueblo, atalayadores, lumbreras, perros ladradores
contra los vicios, trompetas de Dios...” (cap. 7). (Meneses, 1978: 317-318,
387).

Juan de Avila envié al mismo concilio dos comunicaciones 0 memo-

riales (1551, 1561). En el segundo, se lamenta en un momento de la causa
de los males:

“Y la suma verdad que es Dios, cuyo testimonio irrefragable afir-
ma haber venido todo este mal por no haber pastor que hubiese curado
y cuidado lo que tocaba la necesidad y provecho de las ovejas. Mas
(por qué se les pide a estos pastores lo que no tienen?. ;Cémo ejer-
citardn oficios de médicos, pues nunca aprendieron el arte?, ;como
aprenderén lo que no quisieron saber?, ;y como han de saber lo que no
tienen por necesario para el uso de su oficio? [...] han dejado esto que
era propio oficio suyo y muy intimo, y hanse contentado con sélo
ejercicio de regimiento de cosas exteriores, que ni parece ni perju-
dica tanto a la honra vana que buscan, ni tienen aquellos trabajos ane-
jos que tiene la cura de dnimas, y tiran mds a ensefiorear y mandar
que a administrar y tener corazén y obras de padres” (Avila, 2001:
530-532).

Bartolomé Carranza fue testigo de la misma situacion en Flandes, du-

rante la estancia de la comitiva de Felipe II, en la que estaba integrado. Se
refiere en particular a los curas, pero no es complicado extender la misma
ignorancia a los feligreses a los que éstos atendian:

“Habia en aquella tierra curas tan idiotas que acaecia predicar
herejes al pueblo sus errores en presencia suya, y callar ellos por no sa-
ber si era mala la doctrina que ensefiaban”. (Carranza, 1558: 25).

Son conocidas las quejas de Martin Lutero al comienzo de su Kleine

Katechismus, como resultado de la visita de inspeccidén en que tuvo con-



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 489

tacto con el pueblo llano y detectd la situacion penosa en que se encontra-
ban tanto el pueblo como el clero en Alemania:

“El estado de miseria lamentable que he constatado dltimamen-
te a través del desempeiié de mi funcién de inspector es lo que me ha
impulsado y forzado a presentar este catecismo o doctrina cristiana.
iDe cudntas calamidades he tenido que ser testigo! El vulgo, sobre
todo en las aldeas no sabe nada de la doctrina cristiana y muchos pasto-
res, por desgracia, son muy torpes y estan incapacitados para ensefiarla”.
(Lutero, 1977:292).

En la misma linea se expresé Juan Calvino, en la Institucion de la Re-
ligion Christiana, donde deja constancia de la incapacidad humana para
conocer la verdad:

“Porque tanto han podido los adversarios, que la verdad de Cristo,
ya que no es destruida ni desechada, a lo menos estd como cosa de nin-
gln valor; echada al rincén, escondida y sepultada. Y la pobrecita de la
Iglesia o es consumida con crueles muertes, o alanzada con destierros, o
de tal manera amedrentada con amenazas y espantos que ella no ose ni
aun chistar. Y aun con todo eso, insisten con la rabia y furor que suelen,
para dar en tierra con la pared que ellos han socavado para al fin concluir
con la ruina y estrago que han comenzado”. (Calvino, 1984).

Aparece reiterado que la postracion general del cristianismo tenia su
origen en los sacerdotes que ignoraban sus obligaciones, y estaban inca-
pacitados para ensefiar la fe y ofrecer razones y fundamentos para creer
y Vivir como cristianos.

No es posible imaginar una especie de milagro, de suerte que la pu-
blicaciéon del Catecismo, una vez finalizado el concilio, aportara ciencia
y sabiduria a quien no la tenfa antes, ni tampoco estaba habituado a la
lectura frecuente; menos atn si lo que habian de leer estaba redactado en
latin. Habian de ser necesarios unos cuantos afios para que accediera a las
parroquias una hornada de sacerdotes con 4nimo, preparacion y ganas de
formarse para poder ensefiar a sus feligreses. Un cambio asi no se podia
improvisar.



490 LUIS RESINES LLORENTE

4. Trento erro el tiro

Por otra parte, no hay mas remedio que mantener que Trento err6
el tiro. EI mismo Catecismo lo refleja, y quienes lo hicieron posible eran
conscientes de que una gran parte de la difusién del protestantismo esta-
ba sustentada por pequeifios impresos que daban a conocer sus proposi-
ciones. Pero, a pesar de saberlo, no emplearon el mismo procedimiento,
sencillo, con folletos o catecismos breves que llegaran a todos los rincones
del mundo catdlico. Antes de emprender la realizacion del Catecismo, se
habia discutido si procedia redactar algo asi, que pudiera estar al alcance
del pueblo sencillo. Pero no se asumi6. También se habia discutido en qué
lengua habria que redactarlo, y, sorprende que algunos propusieran el la-
tin —reservado para los cultos—, con vistas a una difusion sin fronteras,
cuando la inmensa mayoria de la gente sencilla desconocia al latin, mien-
tras imperaba el analfabetismo.

Quienes tomaron la decisién de hacer una obra magna, para la for-
macién de los parrocos no tenian los pies en el suelo, cuando las circuns-
tancias del momento reclamaban otra cosa. Ya Juan de Avila, mucho mas
vivo, habia pedido un catecismo breve y sencillo para todos, méas otros dos,
uno con explicaciones mds amplias para sustentar la fe, y otro sélido para
la formacién no improvisada de los sacerdotes. Pero no le hicieron caso,
aunque tenfa toda la razén. Lo que salié fue un texto macizo, amplio, s6-
lido en razones y rico en sus fuentes, pero que desbordaba al clero que en
aquel momento tendria que haberlo manejado, fuera en latin o traducido.
Era claramente un texto intemporal, que no respondia a las necesidades
formativas del momento (aunque recogiera las conclusiones del concilio).

Ademas del estilo asumido, no se puede olvidar la demora en llevarlo
a cabo. No se trata de pensar en los afios transcurridos entre la finalizacién
del concilio (1563) y la aparicion del Catecismo (1566), sino en el enorme
lapso temporal que va desde las primeras peticiones, sinceras y preocu-
padas, y la aparicion de la obra. En 1546, en el primer periodo conciliar
ya se habia formulado la necesidad de un impreso que sirviera para la
formacion del pueblo cristiano, pero el libro fue publicado veinte afios
después, el 1566. Veinte afios perdidos. Se llevaron a cabo otras acciones
para perfilar la doctrina catdlica frente a las diversas propuestas de los re-
formadores de uno y otro signo, pero se perdié la oportunidad de formar
al pueblo de Dios en el sentido que se necesitaba. La ensefianza estaba



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 491

muy clara en los documentos aprobados, pero estaba ausente en los cora-
zones de los creyentes, ignorantes.

5. La difusion primera

A raiz de su publicacién, y de las primeras ediciones en Roma y fuera
de ella, el mismo Pio V manifestd vivo interés en que se tradujese para
facilitar su empleo: las ediciones italiana y francesa aparecieron el mismo
afio de su publicacion; pronto, las versiones alemana y polaca, y no mucho
después, las efectuadas en portugués y en eslavo. Para Espafia, también
el pontifice encargd directamente al Inquisidor General la traduccién al
castellano; pero recelos inquisitoriales, que temian que fuera demasiada
doctrina para quienes no necesitaban tanta, dieron al traste con la prevista
version castellana. Tan estrepitosa decision, contra la voluntad expresa del
papa, habia sido precedida de otro episodio muy poco conocido, y acaso
més escandaloso: se trata de que la curia romana se negé rotundamente a
aceptar que los inquisidores espaiioles retocaran el texto mismo del Ca-
tecismo; €stos lo reclamaban para calmar sus escripulos acerca del texto
latino en la doctrina sobre el bautismo.

Como también el papa habia hecho otro encargo a su nuncio en Es-
pafia, para que fuera editado en Espafia, ademas de traducido, las minu-
cias que planteaban los inquisidores en Espafia dieron como resultado
que tampoco se realizara una edicién latina del Catecismo en Espafia
(Rodriguez, 1998). Al final, ni edicién latina efectuada en Espaiia, ni tra-
duccion en lengua castellana, a pesar de la voluntad papal de que el Cate-
cismo se difundiera.

Seguir la trayectoria del Catecismo en sus andanzas por tierras espa-
fiolas no impide reconocer que las mismas carencias se detectaban en toda
la Europa cristiana. Las traducciones a las diversas lenguas que se efec-
tuaron en los primeros aflos no pasaban de ser un socorrido recurso para
los clérigos. El deseo de Pio V era que el texto fuera intocable, inmutable
(Resines, 2020: 153-172). Sin embargo, en las ediciones que el pontifice
no pudo controlar porque se hicieron fuera de Roma, pronto se hicieron
multitud de cambios, retoques, afiadidos en marginales, complementos,...
El impresor Cristobal Plantino hizo en Amberes en 1572 una edicion con
notables aportaciones tipograficas: un texto dividido en partes, capitulos



492 LUIS RESINES LLORENTE

y secciones, afiadidos de titulos y epigrafes; ademads, retocd y corrompi6 el
texto, y consiguié un libro util, aunque no fiel ni exacto, pero si un libro
que empez6 a ser apreciado frente a la poca estimacion y el escaso uso
que habia tenido hasta entonces, a pesar de las muchas ediciones, fruto de
la novedad.

Mientras, la mayoria del pueblo cristiano se encontraba situado en
un nivel mucho mas bajo, y para ellos, para el pueblo llano, no hubo la
respuesta adecuada, la que se necesitaba.

6. Los primeros pasos del Catecismo en Espaia

En esas circunstancias, en los afios que siguieron a su publicacion, por
envios directos, llegaron a Espafia ejemplares latinos, en nimero exiguo,
imposible de calcular, pero que se puede estimar no rebasaria la treintena.
Todos fueron a parar a personas que tenian verdaderas ganas de leerlo,
y que vieron en el texto una sintesis valida y justificada de la ensefianza
catolica frente a la doctrina de los reformadores; no vieron, en cambio,
que lo que el pueblo cristiano necesitaba era otra cosa. La repercusion
de lo que pudieron realizar e influir este pufiado de personas es dificil de
rastrear.

Los catecismos que se escribieron en Espafia desde 1566 hasta final
de ese siglo reflejan escasa influencia del que se habia publicado con la
autoridad conciliar. Los dos catecismos que Diego de Ledesma hizo en
Italia tuvieron poca o nula repercusién, uno por muy breve, y el otro, algo
mads extenso, deja entender la influencia de Trento, aunque no demasiado
marcada. Menos atin los de Gaspar de Olmedo (copia de Juan de Avi-
la) o de Juan Lépez de Ubeda. Llegamos al catecismo primero de Astete
(1576), bastante completo, con mentalidad tridentina, y eco de numerosas
ensefianzas que provenian de las decisiones conciliares; el segundo texto
escrito por Astete (se le conoce con el nombre de Jerénimo de Ripalda,
por un trueque de nombre de autor, no como seudoénimo) es casi réplica
del primero. Las varias cartillas de fecha postridentina se limitan a la ofer-
ta de los formularios de las principales oraciones y enunciados (manda-
mientos, sacramentos, virtudes,...) sin explicacién alguna.

Artal de Alagén publicé en 1584 un texto que refleja criterios triden-
tinos logicos, aunque no haga referencia directa al catecismo oficial. La



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 493

Doctrina que encargd Francisco Reynoso (c. 1597) esta destinada al pue-
blo, no es muy amplia, y se cifie a criterios bésicos y explicaciones no de-
masiado complicadas. La Doctrina de Pedro de Ledesma (1598), expositi-
va, de estilo elevado, resulta un tanto dificil para personas de poca cultura;
pero se percibe el estilo tridentino, por las citas biblicas y las del propio
Catecismo tridentino en marginales para que pudieran ser consultadas.

7. La recepcion efectiva

Resulta dificil detectar qué influencia tuvo en realidad el Catecismo
de Trento desde su publicacién. Las influencias apuntadas son un vestigio
que permiten sospechar que habia, en efecto, quien lo tenia en cuenta.
Hay, ademés, otros indicios.

Como no se habia podido editar ni traducir en Espaifia, surgié otra
iniciativa, pero no estuvo regida por el deseo pastoral de que los sacerdo-
tes se formaran mejor y pudieran revalorizar sus predicaciones o su actua-
cién diaria. La iniciativa fue simplemente comercial, y los protagonistas
fueron los impresores y libreros radicados en Medina del Campo. La feria
de Medina, de renombre consolidado, habia llevado a que se instalaran
en diversos momentos una serie de impresores que editaban sus libros,
ademads de comerciar con otros que trafan del extranjero, y surtian sobre
todo a las universidades de Alcal4, Salamanca y Valladolid (Morisse, 2011:
43-67).

Benito Boyer, librero y mercader instalado en Medina del Campo,
import6 desde el extranjero ejemplares para la venta; no es facil saber
cuantos ejemplares importé ni cuantos vendid, pero parece que el Ca-
tecismo era un titulo que se despachaba con facilidad, y por ello decidi6
realizar por su cuenta una edicién en Medina del Campo. Se sirvié (como
copia exacta) de la que habia editado Gervino Calenio, de Colonia, 1572,
en alguna imprenta no consignada; una vez que hubiera sido impresa en
Espafa, podia ponerla a la venta. En ediciones del texto latino lo edité
por vez primera en Medina del Campo, en su propia imprenta en 1577;
después patrocind una segunda edicidn, en la imprenta salmantina de II-
defonso de Terranova, contratada por el mismo Boyer, lo hizo en 1580; y,
mads adelante, en 1583 hubo otra tercera edicién de Boyer hecha de nuevo
en Medina del Campo.



494 LUIS RESINES LLORENTE

Efectuar tres ediciones en seis afios, y dar salida a los ejemplares que
hubiera impreso, es muestra de que el libro tuvo una notable aceptacion,
y, muy posiblemente estimulado por el éxito editorial, cuando hubo falle-
cido Boyer, otras dos ediciones més vieron la luz en Medina de la mano
del impresor Santiago del Canto en 1593 y 1596. Este no sigui6 el modelo
que habia empleado Boyer, sino que copi6 la edicién de Guillermo Ro-
vilio, de Lyon, 1588. En la licencia de impresion de esta tltima edicion
consta que “habia hecho imprimir un libro intitulado el Catechismo Ro-
mano de Pio V, la cual dicha impresion se habia acavado y avia mucha
falta del dicho libro”. Atn se hizo otra edicién en Medina, efectuada por
Cristébal Lasso y Francisco Garcia, en 1604 (Resines, 2012: 373-300; Pérez
Pastor,1992). No es un hecho despreciable que en 19 afos se llevaran a
cabo en Medina seis ediciones, que hablan claramente de interés real de
una parte del clero (quizé otros lectores) a finales del siglo XvI por hacer-
se con un ejemplar del Catecismo. Pero hay que constatar que, en el siglo
siguiente, satisfecha la novedad de disponer de ejemplares del texto, tan
sOlo se constatan dos ediciones, hechas en Pamplona, 1611 y 1624. Las
ventas habian caido.

No fue la tnica presencia del Catecismo en el mercado de Medina del
Campo, que por su importancia surtia a todos aquellos que tenian inte-
rés en hacerse con libros notables. También el célebre impresor Cristébal
Plantino? envi6 libros al mercader instalado en Medina Paulo de Ascanio
(oriundo de Amberes, de nombre original Paul von Assche): “En febrero
de 1584 Plantino envi6é a Medina del Campo un total de 100 ejemplares
de la edicién en octavo de la biblia en latin, y 100 ejemplares del Cate-
chismus Romanus en octavo” (Imhof , 2011: 74). Esto muestra que, en
efecto, hubo por diversos conductos una distribucién de ejemplares, bien
procedentes de ediciones extranjeras, bien de las propias ediciones latinas
que se realizaron en Medina del Campo, siempre para un publico selecto
e interesado.

El agustino Alonso de Orozco fue requerido por parte del Justicia
Mayor de Aragén para que elaborara un catecismo a fin de que los moris-
cos de Aragoén se encaminaran a la religion cristiana no sélo por la presiéon

2 Plantino edit6 el Catecismo en 1572, 1574, 1583 y 1587. Por consiguiente, los ejem-
plares que mand6 a Medina del Campo serian de la edicién de 1583.



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 495

para el bautizo, sino por medio del convencimiento sincero. Lo publicé
el afio 1568 (Orozco, 1568), tan sélo dos afios después de que el Catecis-
mo tridentino se publicara en Roma. En esa obra lo menciona tres ve-
ces, lo que demuestra que habia dispuesto pronto de un ejemplar y lo
habia consultado detenidamente. Al comentar el padrenuestro, afirma:
“;Oh cosa admirable que nos recuenta san Lucas: que el Sefior del mundo
empleaba toda la noche en oracion [Lc 6,12] jEsto nota mucho el Cate-
cismo que Su Santidad ahora nos ha enviado de Roma hecho!” (Orozco,
2001: 818).

Una de las prescripciones tridentinas ordenaba que los obispos cele-
braran sinodos diocesanos. En particular, en el de Zamora de 1584 (Cons-
tituciones, 1589) es posible detectar una situacion comprometida para
algunos de sus curas, por la recomendacion que se hace de emplear el
texto tridentino, que inicamente estaba al alcance de los que sabian latin,
en algunas de las dos ediciones que para esa fecha se habian hecho en
Medina del Campo y Salamanca: pero el resto del clero no podia acatar
lo que se habia decidido: «Y para que con més facilidad lo puedan hacer
[la predicacion], mandamos a los dichos curas, y beneficiados parrochia-
les de nuestro Obispado, tengan el Catechismo de Pio V, de felice recor-
dacion, del qual conforme a los tiempos se podrdn ayudar para el dicho
effecto». La bienintencionada recomendacién era una ensoflacién para
no pocos.

La impresion general es que la recepcion del Catecismo del concilio
de Trento no fue precisamente amplia por las razones apuntadas. No era
suficiente que tuvieran a la mano un libro que proporcionara formaciéon
y razones para una predicacion mas sustantiva, si quienes tenian que ma-
nejarlo estaban muy por debajo de lo que se requeria para sacarle fruto.
Si a ello se afiaden las dificultades para progresar repentinamente en una
formacion a partir de la escasez de conocimientos, se percibe con claridad
que el libro no produjera efectos inmediatos. Y si, todavia mds, habia difi-
cultades para hacerse con un ejemplar, y éste en latin, el panorama que se
dibuja no podia esperar grandes cambios repentinos.

Con el paso al siglo xvi1, no da la impresién que las cosas hubieran
cambiado mucho. De los catecismos que conozco apenas hay vestigios
para asegurar que tenian en cuenta lo dispuesto en Trento. Se trata de
textos breves, sencillos, agiles, aunque es cierto que reflejan los nuevos
criterios, en forma muy elemental.



496 LUIS RESINES LLORENTE

De los 44 catecismos que se realizaron en el siglo xvi1 (cartillas apar-
te), ninguno hace referencia al Catecismo tridentino. Desconozco la fecha
exacta en que se publicé el catecismo de Pedro de Tapia?; el dominico
Tapia habia accedido a la sede de Sevilla en 1653,y falleci6 el 26 de agosto
de 1657. Por tanto, en un breve espacio de cuatro afios publicé su obra®.
En la circular carente de fecha que abre el catecismo sefiala la obligacion
marcada en Trento, y, frente a la ignorancia que detecta, responde con
su obra: Breve catecismo y explicacion de la doctrina cristiana. (“Nos, ha-
biendo experimentado que esta falta va creciendo cada dia, no solo en los
pequefios, mas también en los mayores”). Pero resulta significativo que
no opta por la adopcién o imposicién del catecismo original de Trento,
sino que publica otra doctrina que él mismo habia redactado, mas breve,
en castellano, para que los curas puedan emplearse sin problema. La pri-
mera ediciéon que conozco data de 1664; s6lo después, en otras ediciones,
se afiadio la muletilla “segiin los decretos del Santo Concilio Tridentino”.

8. Un seiiuelo

Es preciso llegar hasta la aparicion de la obra de Juan Eusebio Nie-
remberg: Prdctica del Catecismo Romano y Doctrina Cristiana, sacada
principalmente de los catecismos de Pio V' y Clemente VIII... con las di-
visiones y adiciones necesarias para el cumplimiento de las obligaciones
cristianas...; van aiiadidos varios exemplos de los puntos principales de la
doctrina, Madrid, Diego Diaz de la Carrera, 1640. Quien no conozca la
obra y se fie de lo que comunica el titulo podré pensar en una influencia
real y directa del texto tridentino a través de esta publicacién. Nada mas
lejos de la realidad.

Nieremberg incide también en la ignorancia religiosa que trata de
combatir con su obra. Y cita las fuentes que ha consultado para redactarla.

3 Su catecismo, que hace referencia a los decretos de Trento, es una edicion tardia:.
Doctrina cristiana explicada por el 1l. y R. Pedro de Tapia, Arzobispo de Sevilla, etc., segiin
los decretos del Santo Concilio Tridentino, Madrid, Francisco Nipho, 1769.

4 Pudo haberla impreso en Sevilla, en la imprenta de Salvador de Cea, pues de ella,
en 1654, sali6 la Catenae moralis doctrinae tractatum, del mismo Pedro de Tapia, cuando atin
regia la sede hispalense.



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 497

Como ¢l mismo indica en el titulo, ha utilizado el Catecismo tridentino, y
el de Clemente VIII, es decir, el que habia escrito Roberto Bellarmino,
Doctrina piti copiosa a instancia del papa; también asegura que ha consul-
tado el de Bartolomé de los Mdrtires. No hay tal. Lo que ha llevado a cabo
ha sido asumir el texto de Bellarmino, que estaba redactado en forma de
preguntas y respuesta, ha retocado la redaccioén para convertirla en simple
exposicion seguida, y la ha adobado con anécdotas y ejemplos (algunos
muy poco verosimiles). Con ello ha confeccionado un catecismo “nuevo”,
aunque aparecen las mismas ideas, expresadas con idénticas palabras, en el
mismo orden y sin cambios sustanciales. Incluso en marginales constan las
mismas referencias que figuraban en el texto de Bellarmino. Pero todo este
magquillaje tiene como finalidad que el libro que propone sea leido en los
pulpitos por parte de los curas: con ello se ofrece al pueblo una ensefianza
vélida (se evitan errores o desviaciones intempestivas), y se facilita la labor
de los sacerdotes, que lo inico que tienen que hacer es leer en el punto que
habian interrumpido la lectura el domingo anterior. (Para llevar a cabo la
predicaciéon no hace falta mas que saber leer). (Resines, 1997: 349-352).

Ademas, los obispos quedan tranquilizados, puesto que se cumple lo
ordenado en el concilio. Es seguro que el sistema de lectura desde el pul-
pito no era original, puesto que afirma que habia consultado la obra de
Bartolomé de los Martires. En efecto, éste public6 su catecismo en 1564
con la idea de que fuera leido en las iglesias, (“Doutrina Christida ... para
se ler nas parrochias deste nosso Arcebispado onde ndo ha pregacam”)
dado que el clero de su didcesis carecia de formacién suficiente para pre-
dicar (Martires, 1564).

Por si fuera poco, recorrié todas las residencias episcopales que pudo
recabando parabienes, recomendaciones e indulgencias (que se cuida de
destacar en el impreso) como un aval irrefutable de la bondad de su obra.
Mais atn, el sistema de leer un libro ya elaborado en lugar de predicar di-
rectamente y responder a las necesidades de la comunidad, ya se habia lle-
vado a cabo, y tanto Felipe de Meneses, como Bartolomé de los Martires
habian publicado sus catecismos con esa misma finalidad. Por otra parte,
no lefan nada del catecismo tridentino, sino del que habia elaborado afios
después Roberto Bellarmino. Juan Eusebio Nieremberg fue un avispado
oportunista que supo aprovecharse de lo ajeno. Pero se hizo célebre;en el
lenguaje comun de su época se reconocia que los curas leian “el Eusebio”,
como manual imprescindible en su quehacer pastoral.



498 LUIS RESINES LLORENTE
9. La constitucion Apostolici Ministerii

Es un documento papal muy poco conocido y apenas citado en la
historia de la catequesis espafiola. Firmado por Inocencio XIII el 23 de
mayo de 1723, fue refrendado a la muerte de éste por su sucesor Bene-
dicto XIII al afio siguiente. El documento le habia sido solicitado al papa
por el cardenal Luis Belluga, quien estaba a punto de trasladarse a la curia
romana (lo hizo en 1724). Belluga conocia la situacién espaiiola, reflejada
en el documento papal; éste, entre otras cuestiones, aborda y denuncia
las multiples afagazas clericales para eximirse del cumplimiento de sus
obligaciones: se arropaban en una inveterada costumbre que les eximia de
predicar, y también en la disculpa de que los nifios ya recibian ensefianza
religiosa en las escuelas; con ello consideraban que no habia que hacer
nada especial. Pero el documento papal sefiala que los obispos destituye-
ran a quienes no cumplieran con sus obligaciones’.

Es una muestra irrefutable de que en el primer cuarto del siglo xviiI
la despreocupacién campaba a sus anchas en Espaiia, a quien estd dirigida

5 «No sin grave preocupacion también sabemos que, aunque el Concilio de Trento
ordend que todos los que consiguen, del modo que sea, una parroquia o iglesia, que tenga
aneja la cura de almas, deben al menos los domingos y fiestas solemnes, nutrir con palabras
saludables al pueblo a ellos encomendado segtin su propia capacidad y la del pueblo, ense-
fiando lo que conviene que los cristianos sepan para su salvacion, explicindoles los man-
damientos de la ley de Dios, y los dogmas de la fe, presentando a los nifios los rudimentos
de esa misma fe, y denunciando en términos breves y féciles los vicios que conviene evitar
y las virtudes que deben practicar. Sin embargo, bastantes parrocos omiten estas obliga-
ciones de su oficio, empefiados en rechazar su culpa con el pretexto de una inmemorable,
pero detestable, costumbre, o que no es necesario que ellos lo realicen, puesto que hay
abundancia de sermones en otras iglesias, asi como que los nifios son ensefiados en los
misterios de la fe en las escuelas y colegios. Por tanto, para que no se siga tanto dafio al
pueblo cristiano, con el pretexto de éstas u otras excusas semejantes, mandamos taxativa-
mente a todos los arzobispos y obispos de Espafia, que exijan que los que tienen cura de
almas, cumplan las obligaciones dichas por si mismos, y si estuviesen impedidos, por otras
personas capaces. Si se encontrasen algunos no suficientemente capaces para llevarlo a
cabo, los mismos arzobispos y obispos procuren substituirlos por otros, segiin su criterio,
en lugar de los parrocos menos idéneos; y en definitiva, dénse los beneficios a los que
desempenen la cura de almas, a no ser que sean capaces de desempenar por si mismos las
obligaciones recordadas».



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 499

la constitucién pontificia, y que no sélo el Catecismo tridentino, sino otros
varios, eran simplemente objetos decorativos en medio de la apatia ge-
neralizada. El estilo exigente del documento choca con el panorama que
dibuja, y la premura de que los obispos intervinieran de forma enérgica
en los casos de pasividad de los sacerdotes puede vislumbrarse como un
fuego de artificio que dio un breve destello.

10. La Bula In Dominico Agro

Ni medio siglo habia transcurrido desde el episodio anterior. Exac-
tamente el 14 de junio de 1761 el papa Clemente XIII firmaba la bula
titulada In dominico agro (En el campo del Sefior) con clara alusion
a los jornaleros que han de trabajar la mies del mundo. No esta di-
rigida directamente a Espafia. Nueva llamada de atencion, con lamen-
tos un tanto tragicos, ante el deterioro de la catequesis en general. Pa-
rece que la llamada anterior, de 1723, apenas ha producido reaccién al-
guna.

La creacion de seminarios fue ordenada por el concilio tridentino,
y esto produjo un poderoso impulso con un fruto muy notable (Martin -
Sala, 1999). En ellos, una ensefianza reglada, unos estudios sistematicos,
un estilo de espiritualidad, dieron paso a un clero bastante mas capa-
citado para desarrollar su labor, con una mentalidad de responder a
una tarea mucho més organizada. Hay que situar esto en el balance po-
sitivo de lo que se venia destilando desde el dltimo de los concilios ge-
nerales.

Pero todo no era tan positivo. Son varias las causas de este decli-
ve. La mas notable, sin duda, ha sido el progresivo olvido de la palabra
de Dios, que se ha sustituido sutilmente por la voz de la Iglesia. Ella se
ha ido fortaleciendo, la ansiada reforma ha producido frutos de sanea-
miento de todos los mecanismos curiales y diocesanos. El protagonismo
que adquiri6 el clero se desvié hacia la seguridad de saberse en posesion
de la verdad plena. Como consecuencia, la voz eclesial cobr¢ tal fuerza
que sélo se la ofa a ella. En el debate tridentino sobre si se aceptaban o
no traducciones biblicas a las diversas lenguas, y la proclamacién de la
Vulgata como texto indispensable, el saldo negativo fue un distanciamien-
to de la Palabra de Dios que sélo le llegaba a su pueblo en latin y mediati-



500 LUIS RESINES LLORENTE

zado por el clero (Fernandez Lépez 2003: 162-177; Alonso Schockel 1966:
243)°. Grave pérdida.

Ademas, la aparicion y auge del jansenismo polarizé la espiritualidad
hacia otros derroteros tefiidos de un rigorismo moral notable. La impor-
tancia del pecado, sus derivaciones, la forma de extirparlo, la necesidad
de un arrepentimiento perfecto y total, las clasificaciones de las faltas y
sus respectivas categorias y modalidades,... derivaron en una religiéon de
interminables matices teoldgicos, a la biusqueda del perdon y de la gracia.
Las incesantes discusiones teoldgicas tuvieron ocupado el interés especu-
lativo, mientras se desatendieron otros aspectos necesarios.

Surgié una multitud de catecismos cada uno de los cuales seguia sus
propios planes, con acentos cada vez mas distantes de los que marcaba el
Catecismo tridentino. La consecuencia final fue que éste quedo relegado
al olvido, no se le tuvo en cuenta, como un resto abandonado.

El papa se lamentaba en la bula de la situaciéon a que se habia llega-
do: «Depravadas sentencias que aunque diametralmente opuestas entre
si, conspiran sin embargo undnimes a corromper de todos modos la pu-
reza de la Fe catdlica». Es evidente que se referfa al laxismo y al rigo-
rismo, que habfan sembrado de zozobra los criterios catequéticos, como
lo habia hecho con los teolégicos, sin que hubiera una postura fija, sobre
lo que resultaba maés certero, de manera que muchos autores de catecis-
mos estaban sometidos al arbitrio de la tendencia de moda, o de la in-
fluencia de los que eran apreciados por alguna razén especial. Esta refe-
rencia a la moda se encuentra clara en las palabras de Clemente XIII: «El
amor a la novedad quasi ha desterrado ya en estos tiempos de las manos
de los Pastores este Libro (...) y ha suscitado otros muchos Catecismos, de
ningin modo dignos de ser comparados con el Romano». Clemente XIII
reafirmé expresamente que «hemos juzgado deber ofrecer otra vez a los
Pastores de Almas el mismo Catecismo Romano». Recuerda que precisa-
mente con esta obra el concilio tridentino se propuso combatir y eliminar

6 ALONSO SCHOCKEL, 1966: 243: «Para frenar el peligro de confusion, el concilio de
Trento selecciona e impone como normativa, entre las diversas traducciones latinas, la lla-
mada Vulgata, para la Iglesia occidental. Y al mismo tiempo pone ciertas trabas o limites a
las traducciones en lenguas verndculas. Estas dos decisiones tridentinas reciben aplicacion
rigorista en algunos paises».



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 501

las herejias. También resalta que el proceso fatigoso de la elaboracién del
catecismo tridentino constituye una total garantia de su intrinseca cali-
dad, tanto para cuando se escribio en el siglo XvI, como para «este dificili-
simo tiempo de la Reptblica Christiana».

Clemente XIII promovié una edicion critica del Catecismo tridentino
(Roma, Tipografia de la Camara Apostolica, 1761), depurada, considerada
de alguna manera “edicién oficial”, o “edicion auténtica”. Ediciones pos-
teriores del Catecismo la contemplan como referencia obligada e incluyen
la bula In dominico agro como documento que la avala sin reservas.

Hasta la publicacion del documento comentado, habian aparecido a
largo del siglo xviir en Espafa hasta 64 catecismos de autores diversos,
algunos con gran nimero de ediciones. En efecto, no habia uniformidad
de ensefianza, sino criterios variados, expresados con mayor o menor for-
tuna, no siempre sustentados con razones de peso, siempre de espaldas a
la palabra de Dios, sustituida por la autoridad del que firmaba cada uno
de estos catecismos.

La decisién de «ofrecer otra vez a los Pastores de Almas el mismo
Catecismo Romano», vista desde la distancia, parece mds una certifica-
ciéon de su fallecimiento. EI documento papal no se centra en Espaiia,
sino que tiene proyeccion para toda la Iglesia, pero parece entreverse in-
directamente una referencia a lo que sucedia en Francia. El Catéchisme
historique de Fleury (1683) es el ejemplo mas evidente, y las ediciones y
traducciones que se hicieron del mismo son incontables. En 1686 Bossuet
habia publicado su catecismo graduado, pero no era mas que uno de los
cientos que cada obispo habia decretado en su didcesis (Bibliothéque na-
tional de France, 2001). No hay temor a exagerar al hablar de centenares
de catecismos distintos en Francia, cada uno de los cuales respondia a
unos criterios episcopales. Entre ellos hubo no pocas infiltraciones janse-
nistas, depuradas en ocasiones, aunque no siempre. En otras palabras, el
Catecismo tridentino habia quedado olvidado.

Una de las causas del olvido era que este Catecismo pretendié asen-
tarse como una guia sélida, desprovista de errores, segura, sobre la cual se
pudiera llevar a cabo la ensefianza del pueblo cristiano por la predicaciéon
de los pastores. Para ello, el prélogo ofrece una tnica muestra sobre el
primer domingo de adviento, sobre cémo podia llevarse a cabo la predica-
cion dominical sobre la base del Catecismo romano, como una invitacion
a que los sacerdotes siguieran haciendo lo mismo por su cuenta el resto



502 LUIS RESINES LLORENTE

de los domingos. Tal muestra proponia como cada sacerdote podria adap-
tarse a su auditorio.

Mas adelante, hubo un esfuerzo de prolongar este ejemplo para to-
dos los domingos del afio y se sefialaba a los parrocos la materia que po-
dria ser predicable. No lo hicieron los parrocos, sino que, publicado en
forma de apéndice al catecismo, surgido por iniciativa privada, aparecio
por vez primera en la ediciéon de Simén Millanges, en Burdeos, en 1578,
bajo la denominacién de “Index evangeliorum”. Pasado el tiempo se le
asigno en ediciones espafiolas el titulo de “Practica del catecismo, o sea, el
catecismo distribuido entre todas las dominicas del afio, algunas ferias y
fiestas del Sefior, y acomodado a los evangelios”. Aunque no forma parte
del texto del Catecismo, sino que se trata de un complemento, se incorpo-
ré en multiples ediciones, hasta el punto de que no se marcaba diferencia
alguna entre el texto oficial, y el complemento.

Aun con semejante ayuda suplementaria, el gran escollo con el que
tropez6 consistié en que no estaba redactado por preguntas y respuestas,
breves, sencillas, faciles de memorizar. La consecuencia inevitable fue que
los sacerdotes prefirieron otros manuales (Ginel, 2022: 113).

11. Las traducciones castellanas

Es verosimil pensar que la bula pontificia de 1761 fuera el motor de
la reaccién que se siguid en Espaiia. El obispo de Pamplona Juan Lorenzo
de Irigoyen Dutari public6 una pastoral en 1769, al afio siguiente de su or-
denacioén episcopal; parece que los afios transcurridos desde el documen-
to papal no habian suscitado reaccién en otros obispos. El si reaccioné
con el deseo de incentivar lo que se habia ordenado en Trento en relacion
con la catequesis. Se puede considera a este prelado como el impulsor de
la primera version del Catecismo de Trento al castellano. Adn hubieron
de transcurrir otros ocho afios hasta que Lorenzo Agustin de Manterola,
impulsado por su obispo, la publicé con el titulo: Catecismo romano com-

7 “Siglos xvi-xix. El Catecismo Romano, escrito en latin, se hace progresivamente
inaccesible no solamente para el gran publico, sino también para una parte importante del
clero”.



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 503

puesto por Decreto del Sagrado Concilio Tridentino para los pdrrocos de
toda la Iglesia; y publicado por San Pio V; traducido del latin al castellano
por Don _, Pamplona, Cosculluela, 1777. La primera edicién salié en dos
tomos; la segunda edicién, de 1780, sali6 también en dos tomos, con reto-
ques respecto a la primera, y la tercera en 1786.

Era la primera vez que los parrocos, sus destinatarios directos, po-
dian disponer del texto traducido en Espafia. Lo que se habia ordenado
en el concilio, como un deber de los obispos de difundir el Catecismo e
incluso hacerlo traducir, se habia hecho realidad dos siglos después de
su aparicion. Notable retraso. Cuando se tuvo que haber realizado, en su
momento histdrico preciso, las escrupulosidades inquisitoriales lo impi-
dieron. Ahora, por fin, se hacia realidad como consecuencia de la decision
de relanzar el Catecismo tridentino por parte de Clemente XIII, al que
habia secundado el obispo Irigoyen. Resulta expresivo que en tres aios
(1777 a 1780) se hicieran dos ediciones y siguieran otras cinco ediciones
en los 25 afios siguientes.

Pero adn resulta més significativo que con sélo cinco afios de dife-
rencia apareciera otra version, realizada por el dominico Agustin Zorita,
Catecismo de Trento, Valencia, Monfort, 1782. ;Interés por la catequesis,
reaccion a la llamada papal, o premura editorial?$. Los parrocos que no
sabian latin, que no habian podido consultar el libro durante dos siglos,
disponian en unos pocos afios de dos versiones a su alcance, publicadas
con cinco afios de diferencia. Llama la atencion tanta diligencia en editar-
lo traducido, frente a dos largos siglos del méas absoluto silencio.

A partir de entonces, la segunda version, la de Zorita, se impuso en
numero de ediciones, que no cesaron a lo largo de los tltimos afios del
siglo XvIII y continuaron hasta los primeros afios del siglo xx. Tras la de-
cadencia que se venia acusando, y el desuso generalizado, parece que hay
que concluir que a lo largo del siglo x1x se hizo un mayor empleo del
Catecismo tridentino. No puedo asegurar si esta tendencia, que es posible
verificar en Espafia, fuera también generalizada en el extranjero, como
reaccion a la bula de Clemente XIII.

Pero es preciso tener presente que en este siglo Xix se produjo una re-
accion defensiva por parte de la Iglesia en general, replegada en sus cuar-

8 La dedicatoria de esta edicion, de subido corte regalista, entrevera razones religio-
sas con motivos politicos que permiten sospechar intereses no confesados.



504 LUIS RESINES LLORENTE

teles, hostil frente a todos los movimientos politicos o sociales. En Espafia
fueron muchos, muchisimos, los catecismos que se difundieron, que de al-
guna manera provocaron que el de Trento, ya traducido, quedara de nuevo
en la penumbra. No hay més remedio que citar el de Santiago José Garcia
Mazo, a partir de 1837 (Garcia Mazo, 1837), con sus mas de 90 ediciones
(legitimas unas, y falsificadas otras), y el Antonio Maria Claret (Claret,
1848) Catecismo de la doctrina cristiana explicado y adaptado (no sus otros
catecismos), en ediciones innlimeras catalanas y castellanas desde 1848.

Esta presencia masiva de los dos manuales que dominaron desde su
respectiva aparicion, a lo largo del siglo, viene a mostrar que el relan-
zamiento del Catecismo tridentino volvié a quedar en segundo plano, a
pesar de las tendencias neoescoldsticas que encontraban en él un apoyo
sOlido. Pero hay que recordar que el mismo tipo de mentalidad se mos-
traba en las paginas de los dos catecismos sefialados, por lo que no es fAcil
llegar a una conclusion definitiva y segura. Lo més probable es que los tres
catecismos, Mazo, Claret y tridentino, se repartieron protagonismo segin
preferencias de los que hubieron de emplearlos. El de Mazo muestra mds
marcada la tendencia defensiva frente a la sociedad del momento, mien-
tras que el tridentino discurre por la exposiciéon de una doctrina intempo-
ral y sin entrar en polémica con las desviaciones de la Reforma con que
nacio; por su parte, el de Claret disponia de un recurso —la incorporacion
de grabados— del que los otros carecian.

No es posible olvidar que, entretanto, sin un protagonismo llamativo,
pero muy consolidado, las dos versiones de Astete y Ripalda (o segundo
Astete), en las multiples variantes editadas sin parar, sustentaban la cate-
quesis para nifios, que era la mas importante. El uso de grabados hizo que
el de Claret se empleara més en la catequesis infantil, mientras que los de
Mazo o el tridentino serian el soporte que sustentaba las predicaciones
dominicales, o las lecturas que sustituian a la predicacion.

12. ;Nuevo resurgir?

En los comienzos del siglo xx, el papa Pio X publico la enciclica Acer-
bo nimis (1905), en la que vinculaba la ignorancia religiosa con la actitud
de rechazo hacia lo religioso. Y, a continuacién, publicé dos catecismos,
el Catecismo breve (junio de 1905) y el Catecismo mayor (julio de 1905).



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 505

En Espafia se produjo una cierta aceptacion de lo que provenia de Roma,
pero el arraigo profundo de los catecismos tradiciones pudo mds que la
implantacion de los textos papales; la salvedad es que en Catalufia si se
emplearon bastante mds los catecismos de Pio X, traducidos.

Para entonces, una catequesis mayoritariamente infantil, que habia
evolucionado con la incorporacién de los procedimientos didéacticos del
método de Munich, habia dejado apenas sin relevancia al Catecismo tri-
dentino. Era poco més que una pieza olvidada.

La verdadera renovacion de los contenidos en la catequesis, la reno-
vacién kerigmaética, precedio al Vaticano II. Sus efectos se plasmaron en
una catequesis biblica, litdrgica, que pretendia mas la vivencia de la fe que
la mera asimilaciéon de aprendizajes. Esto determiné una especie difun-
dida de malestar, sentido por quienes se habian manifestado menos per-
meables a la renovacién conciliar, que se expresaba con una queja: “Los
cristianos no saben nada”. Volvi6 a surgir una tensién, que habia tenido
lugar antes del Vaticano II, por el afdn de privilegiar o el contenido de lo
enseflado, o el método de ensefianza, como polos opuestos.

En esas circunstancias, el cardenal Joseph Ratzinger, a la sazén pre-
fecto de la Congregacion de la Fe, intervino con una conferencia que tuvo
lugar en Paris y en Lyon en 1983, abogando por el retorno al Catecismo
tridentino. En él encontraba la respuesta al dilema, porque alli se hallaba
el contenido integro de la fe, y porque el punto ultimo del prefacio sefia-
laba a los parrocos la clave para el método, a fin de que lo adaptaran a las
circunstancias del auditorio al que se dirigian, sus feligreses.

Parecia un nuevo resurgir del secular Catecismo de Trento, como si
fuera la solucién de dudas y dificultades. Es preciso afirmar sin rodeos
y sin miedos que desde entonces las cosas habifan cambiado; mucho. El
Catecismo que surgi6 en Trento, mds que una respuesta combativa contra
los reformados, era una indispensable solucién contra la falta de forma-
cién de los sacerdotes. Apenas sabian lo indispensable, eran incapaces de
resolver muchas dudas, se limitaban a una rutina hueca. El Catecismo pro-
porcionaba la formacién profesional que no habian recibido por ningiin
otro conducto. Pero se pretendid, ademas, que sirviera de formacién del
pueblo. Por ello se hizo un libro muy amplio que no acerté con la cateque-
sis para la mayoria. Era un libro que, aunque estuviera traducido, se caia
de las manos de la mayoria de las personas. Hay que reconocer que para
la formacion cristiana del pueblo, fue un fracaso.



506 LUIS RESINES LLORENTE

Cuatro siglos después, con el Vaticano II de por medio, la concepcién
de la Iglesia habia variado, los conocimientos biblicos habian dado un
vuelco, la mision de la Iglesia en el mundo no era la misma, los encuentros
con otros cristianos habian cambiado de tono,... Pretender que se emplea-
ra el mismo instrumento en época tan distinta era una ilusién irrealizable.
Habia que ver el Catecismo tridentino como una sintesis doctrinal que
ofrecia un compendio completo, como un arsenal notable de referencias
a un pasado de reflexién patristica, como una articulacion de saberes en
torno a criterios pasados, pero no actualizados.

En definitiva, era un catecismo propio de otra época, no lo bastan-
te agil para dar respuesta al hombre del siglo xx1. Los mas nostalgicos
quisieron ver en el Catecismo de la Iglesia Catdlica (1992) una especie
del tridentino redivivo, en particular porque se articulaba con el mismo
esquema. No era razon suficiente.

No hay mas remedio que considerarlo como un texto de catequesis
del pasado, que puede y debe ser consultado en la mejor tradicion de la
Iglesia, pero no més.

1545-1563 - Celebracion del concilio de Trento.

1566 - Publicacién del Catechismus ad parochos.
1567 - Encargo de publicacion latina en Espafia: fallido.
1568 - Encargo de traduccion oficial en Espaiia: fallido.
1577-1596 - Ediciones latinas en Medina del Campo.
1640 - Falsa utilizacién del Catecismo: Juan Eusebio
Nieremberg.
1723 - Apostolici ministerii, de Inocencio XIII, invita
a consultarlo.
1761 - In dominico agro, de Clemente XIII, exige usarlo.
1777 - Primera traduccion castellana, de Lorenzo Agustin
de Manterola.
1782 - Segunda traduccion castellana, de Agustin Zorita.
1962-1966 - Celebracion del concilio Vaticano I1I.
1983 - Conferencia de Joseph Ratzinger, solicitando
su empleo.

1992 - Catecismo de la Iglesia Catolica.



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 507
Bibliografia

ALONSO SCHOCKEL, LUts (1966). La palabra inspirada, Barcelona, Herder.

AviLA, JuaN DE (1561). Memorial segundo al Concilio de Trento, en Luis
Sala - Francisco Martin (ed.), San Juan de Avila. Obras comple-
tas, v. I1, Comentarios biblicos. Tratados de reforma. Tratados y escri-
tos menores, Madrid, BAC, 2001.

BIBLIOTHEQUE NATIONAL DE FRANCE (2001). Catéchismes diocésaines de
la France de [Ancien Régime conservé dans les bibliothéques francai-
ses, Paris, Bibliotheque national de France.

CALVINO, JEAN (1536). Institucion de la Religion Christiana, Carta al cris-
tianisimo rey de Francia, ed. David Gomez, Barcelona.

CARRANZA, BARTOLOME (1558). Comentarios sobre el Catecismo christia-
no, Anvers, Martin Nucio.

CLARET, ANTONIO MARIA (1848). Catecismo de la doctrina cristiana, expli-
cado y adaptado a la capacidad de los nifios y adornado con muchas
laminas, Barcelona, Her. Vda. de Pla.

CoNsTITUCIONES (1589) synodales del obispado de Zamora, hechas y orde-
nadas..., Salamanca, Juan y Andrés Renaut.

FERNANDEZ LOPEZ, S. (2003). Lectura y prohibicion de la Biblia en lengua
vulgar. Defensores y detractores,Le6n, Universidad de Leon.

GARCIA MAZ0, SANTIAGO JOSE (1837). Catecismo de la doctrina cristiana
esplicado, o esplicaciones del Astete, que convienen también al Ripal-
da, Valladolid, Vda. de Roldan.

GINEL, ALVARO, (2022). Catecismo,“Siglos xvii-xix”, en Floristan, Casia-
no, Nuevo Diccionario de Pastoral, Madrid, San Pablo.

GONZALEZ DE MENDOZA, PEDRO (1563). Lo sucedido en el concilio de
Trento desde el afio de 1561 hasta que se acabé.

IMHOF, DIRK (2011). El comercio de libros entre Amberes y Medina del
Campo en el siglo XV1 y principio del siglo XVII, en Varios, Libros
y Ferias, el primer comercio del libro impreso, Medina del Campo,
Museo de las Ferias.

LUTERO, MARTIN (1977). Catecismo breve para uso de los pdrrocos y pre-
dicadores en general, en Egido, Te6fanes, Lutero. Obras, Salamanca,
Sigueme.

MARTIN, FRANCISCO — SALA, Luis (1999). La formacion sacerdotal en la
Iglesia, Barcelona.



508 LUIS RESINES LLORENTE

MARTIRES, BARTOLOME DE LOS (1564). Catecismo ou Doutrina Christida,
e Praticas spirituaes. Ordenado por Dom Frey _, Arcebispo e sefior de
Braga, Primas das Espanhas, etc. para se ler nas parrochias deste nosso
Arcebispado onde ndo ha pregacam, Braga, Antonio de Maris.

MENESES, FELIPE DE (1978). Luz del alma cristiana, Salamanca, Univ. Pon-
tificia - Fundacién Universitaria Espafiola.

MORISSE, GERARD (2011). El comercio de libros de Lyon en Castilla en el
siglo XVI. El caso de Medina del Campo, en Varios, Libro y Ferias.
El primer comercio del libro impreso, Medina del Campo, Fundacion
Museo de las Ferias.

NIEREMBERG, JUAN EUSEBI0 (1640). Prdctica del Catecismo Romano y
Doctrina Cristiana, sacada principalmente de los catecismos de Pio
V' y Clemente VIII... con las divisiones y adiciones necesarias para el
cumplimiento de las obligaciones cristianas...; van afiadidos varios
exemplos de los puntos principales de la doctrina, Madrid, Diego Diaz
de la Carrera.

OROZCO, ALONSO DE (1568). Cathecismo prouechoso. Hecho por el Padre
Fray Alonso de Orozco, predicador de su M. En el qual se declara so-
lamente nuestra ley Christiana ser la verdadera. Y todas las otras sectas
ser engarfios del demonio, Zaragoza, luan Millan.

PEREZ PASTOR, CRISTOBAL (1895). La imprenta en Medina del Campo,
Madrid, Suc. de Rivadeneyra, ed. Salamanca, Junta de Castilla y Ledn.

RESINES, Luts (1997). La catequesis en Espana. Historia y textos, Madrid,
BAC.

RESINES, Luts (2012). “Los catecismos de Trento editados en Medina del
Campo (1577-1604)”, en Estudio Agustiniano, 47: 373-300.

REsINES, Luis (2020). “El Catecismo de Trento, puesto en la picota”, en
Estudio Agustiniano, 55: 153-172.

RESINES, Luis (2021). La Biblia en los catecismos, Valladolid, L. Resines,
2021; “La Biblia en los catecismos”, en Estudio Agustiniano, 56: 149-
215;219-272.

RESINES, Luis (2025). “Los prélogos de los catecismos de Carranza y de
Trento”, en Estudio Agustiniano, 60: 127-168.

RODRIGUEZ, PEDRO - LANZETTI, RAUL (1982). El catecismo romano: fuen-
tes e historia del texto y de la redaccion, Pamplona, Eunsa.

RODRIGUEZ, PEDRO (1998). El Catecismo Romano ante Felipe I1 y la in-
quisicion espaiiola, Madrid, Rialp.



AUGE Y DECLIVE DEL CATECHISMUS AD PAROCHOS 509

TAPIA, PEDRO DE (1769). Doctrina cristiana explicada por el Il. y R. Pedro
de Tapia, Arzobispo de Sevilla, etc., segtin los decretos del Santo Con-
cilio Tridentino, Madrid, Francisco Nipho.

TELLECHEA, JOSE IGNACIO (1972). Introduccion general, en Bartolomé Ca-
rranza, Catecismo christiano, 1558, Madrid, BAC.






losas

CL






Reflexion sobre el Christus Totus
en San Agustin’

Joseph L. Farrell, OSA
Prior General de la Orden de San Agustin

Recibido: 10 octubre 2025 / Aceptado: 10 noviembre 2025
|

Gracias por la oportunidad de compartir con ustedes algunas breves
reflexiones en este acto académico de la inauguracién oficial de este cur-
so académico. Estoy agradecido a David Alvarez, director del Estudio
Teoldgico Agustiniano de Valladolid, por la invitacién.

Son tantas las dreas que conforman el enorme corpus de la obra de
nuestro Santo Padre San Agustin, que intentar reducir ese mar de infor-
macién a un solo tema es, sin duda, un verdadero desafio, pero procuraré
mantenerme enfocado en el tema elegido. Esta tarde me gustaria que
camindramos juntos para descubrir, o quizds para algunos de ustedes, re-
memorar el tema del Christus Totus en la vida y los escritos de san Agustin
de Hipona.

Comencemos nuestra reflexion de esta tarde con una cita de la se-
gunda de sus Exposiciones sobre el Salmo 90:

«Nuestro Sefior Jesucristo consta de cabeza y cuerpo, en cuanto
varon perfecto. Reconocemos la cabeza en el hombre que nacié de
la Virgen Maria, padecié bajo Poncio Pilato, fue sepultado, resucito,
subi6 al cielo y estd sentado a la derecha del Padre, de donde espera-
mos que vuelva como juez de vivos y muertos. El es la cabeza de la

1 Este texto corresponde a la conferencia que tuvo lugar el dia 10 de octubre, fiesta de
santo Tomds de Villanueva, en el Estudio Teol6gico Agustiniano de Valladolid con motivo
de la inauguracion oficial del curso académico 2025-2026.

Estudio Agustiniano, Vol. 61 (2025) 513-525
ISSN: 0425-340X; ISSN-e: 2792-260X @ DOI: 10.53111/ea.v60i3.1277



514 JOSEPH L. FARRELL

Iglesia (Ef 5, 23). La Iglesia es el cuerpo que pertenece a la cabeza.
Con esto no nos referimos solo a la iglesia presente en este lugar, sino
a la Iglesia que estd en este lugar y en todo el mundo;y no solo a la
Iglesia de nuestros dias, sino a aquella que comenzdé con Abel y abar-
ca a todos los que nacerdn y creerdn en Cristo hasta el fin, el pueblo
entero de los santos que pertenece a la Unica ciudad. Esa ciudad es
el cuerpo de Cristo y Cristo es su cabeza... Lo conocemos como el
Cristo total, que significa Cristo en su sentido universal, Cristo con su
Iglesia. Pero solo €l habia nacido de la Virgen y solo él es la Cabeza
de la Iglesia, €l que es el mediador entre Dios y los hombres, Cristo
Jesus (En. Ps. 90, 2, 1).

Un factor clave que posibilita la comprensién de como Agustin ex-
hortaba a su comunidad a la comunién se encuentra en su teologia del
Christus totus. Es una combinacién de teologia, eclesiologia, espirituali-
dad y cristologia entrelazadas para hacerse una idea de lo que significa no
solo pertenecer a Cristo, sino también ser Cristo.

Agustin se apoya principalmente en la ensefianza paulina del Corpus
Christi. Aunque, como he dicho, en realidad esta enseflanza es una com-
binacién de teologia, eclesiologia, espiritualidad y cristologia, para mayor
claridad emplearemos aqui la palabra “espiritualidad”. Es el término que
Tarsisius van Bavel utiliza para definir esta “idea” de Agustin'.

La analogia espiritual de nuestra unidad en Cristo, de nuestra comu-
nion, de Cristo como Cabeza y nosotros como miembros de su cuerpo,
tiene un fundamento sélido en los escritos paulinos. Si echamos un breve
vistazo a la carta de Pablo a los Efesios, podemos ver en el capitulo pri-
mero su introduccién a este tema:

«Y todo lo someti6 bajo sus pies (Cristo) y lo constituy6 cabeza
suprema de la Iglesia, que es su cuerpo, la plenitud del que lo llena
todo en todo» (Efesios 1,22).

Un poco mds adelante en la carta, Pablo enfatiza el mismo tema:

«Viviendo la verdad en el amor, crezcamos en todo hasta aquel
que es la cabeza, Cristo, de quien todo el cuerpo, bien trabado y uni-

2 Véase T. vaN BAVEL, “The Christus Totus Idea,” Augustinian Spirituality and the
Charism of the Augustinians, (Villanova, PA: Augustinian Press, 1995), 59-70.



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 515

do por la cohesién que proporcionan todos los ligamentos, segin la
actividad propia de cada miembro, realiza el crecimiento del cuerpo
para su edificacion en el amor». (Efesios 4,16)

Este tema se repite en Romanos 12:

«Pues, asi como en un solo cuerpo tenemos muchos miembros,
pero no todos los miembros tienen la misma funcion, asi nosotros,
siendo muchos, formamos un solo cuerpo en Cristo, y cada miembro
estd unido a los demés». (Romanos 12, 4-5)

O en la Primera Carta a los Corintios:

«El pan que partimos, ;jno es comunion con el cuerpo de Cristo?
Porque aun siendo muchos, un solo pan y un solo cuerpo somos, pues
todos participamos de ese unico pan». (1 Corintios 10,16-17)

«Pues, del mismo modo que el cuerpo es uno y tiene muchos
miembros, y todos los miembros del cuerpo, aunque son muchos,
forman un solo cuerpo, asi también Cristo... Porque todos nosotros,
judios o griegos, esclavos o libres, fuimos bautizados en un mismo Es-
piritu para formar un solo cuerpo... Ahora bien, el cuerpo no cons-
ta de un solo miembro, sino de muchos... Si todos fueran un mis-
mo miembro, ;donde estaria el cuerpo? Pero ahora son muchos los
miembros, aunque el cuerpo es uno... Vosotros, pues, sois el cuerpo
de Cristo, y cada uno es un miembro». (1 Corintios 12, 12-27)

Agustin insistia en reconocer la presencia de Cristo tanto en la co-
munidad en su conjunto, como en cada uno de sus miembros. Agustin nos
dice que cuando Cristo se dirige a un miembro de la Iglesia en las Escri-
turas, se estd dirigiendo a toda la Iglesia.

Quienes asistian habitualmente a su predicacion, fueron testigos de
la cantidad de veces que Agustin se referia a la comunidad como Chris-
tus totus’. Henri Marrou sefiala que, en la predicacion de Agustin —espe-

3 Véase H. MARROU, Théologie de I'histoire, (Paris: Editions du Seuil, 1968),43. Cf.en.
Ps.17.2;26.2.2;30.2.1.3;54.3:56.1,6 : 74.5;100.3 ;132.7 ; 138.2.



516 JOSEPH L. FARRELL

cialmente en sus Enarrationes in Psalmos—, Agustin utiliza la expresion
Christus totus al menos unas doscientas veces, sin contar las decenas de
alusiones al tema y su uso de Corpus Christi. Para Agustin, Jesucristo se
manifiesta en nuestro mundo de tres maneras:

a) como Dios, coeterno e igual al Padre,
b) como el Verbo encarnado, mediador y cabeza de la Iglesia,
c¢) como el Cristo total en la plenitud de la Iglesia.

Agustin ofrece una explicacion mas completa de estas tres manifesta-
ciones de Cristo en la Escritura en un sermén que probablemente predico
en Cartago hacia el afio 419. Introduce su sermén con la siguiente expli-
cacion:

«Nuestro Sefior Jesucristo, hermanos y hermanas, en la medida
en que he podido advertir en las Sagradas Escrituras, se le entiende
y nombra de tres maneras cuando se le anuncia ya sea por medio de
la ley y los profetas, ya por medio de las cartas de los apdstoles, ya
mediante la veracidad de las obras que realizé y que conocemos por
el evangelio. La primera, como Dios y segun la naturaleza divina que
es igual y coeterna con el Padre antes de asumir la carne. La segunda
se refiere al momento posterior a su asuncién de la carne; segtn ella,
se lee y se entiende que el mismo que es Dios, es hombre, y el mismo
que es hombre, es Dios, seglin una preeminencia que le es propia y en
la que no puede equipararse con otros seres humanos, sino que es el
mediador y cabeza de la Iglesia. La tercera, equivale, en cierto modo,
al Cristo total (Christus totus) en la plenitud de la Iglesia, es decir,
como cabeza y cuerpo, segtin la plenitud de cierto hombre perfecto,
del que cada uno de nosotros somos miembros»’.

Como Christus totus, la Iglesia se hace real en la medida en que
reconoce su responsabilidad de ser Cristo para y con los demas. Tarsisius
van Bavel afirma que esta responsabilidad tiene su centro en una relaciéon
de amor. El amor que existe entre los miembros de la comunidad es una

4 5.341.1.



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 517

relacion en Cristo que alimenta a los miembros como un todo. De hecho,
el amor es lo tinico que mantiene unida a la comunidad.
En una reflexion sobre la Primera Carta de Juan, Agustin afirma:

«Asi es como este amor se mantiene en su totalidad: asi como
se une en una sola unidad, asi también todos los que dependen de
él constituyen una sola unidad, y es como si el fuego los fundiera.
Es oro: se funden diversas piezas, y se convierten en una sola. Pero,
a menos que arda el calor de la caridad, no puede haber fusién de
muchos en uno». (ep. lo. tr. 10.3)

Qué frase tan hermosa: a menos que arda el calor de la caridad, no
puede haber fusién de muchos en uno. Ese calor de la caridad es mas visi-
ble cuando miramos la Cruz de Cristo. Fue la entrega total e incondicional
de Cristo por el mundo lo que nos fundié en un solo cuerpo. Es la manera
en que Cristo se hace realidad en todos sus miembros.

En lugar de centrarse en el individuo, el pensamiento de Agustin es
fundamentalmente comunitario, contemplando el todo en cada parte y
cada parte en el todo. Van Bavel llama la atencién sobre el énfasis de
Agustin en el Cristo total cuando afirma:

«En consecuencia, para €l Cristo no es solamente un “Yo”, sino
también un “Nosotros”. Cristo nos incorpora a si mismo... Asi como
nuestra personalidad esta constituida por cientos de relaciones, la
persona de Cristo debe ser vista como alguien en relaciéon con todo
ser humano, porque su amor es universal»*.

El Christus totus estd completamente presente en la comunién de
cada uno de los miembros de la comunidad, y estd igualmente presente en
cada uno de los miembros por separado. Cada miembro individualmente,
y todos colectivamente, formamos el Cristo total. El amor, que Cristo der-
ramé por nosotros en la sangre que vertio desde la cruz, es el amor que
nos forma como cuerpo suyo. Ese mismo amor es el que estamos llama-
dos, como cuerpo de Cristo, a compartir con los demds, especialmente con

5 T. vaN BAVEL, “The Double Face of Love...” 73.



518 JOSEPH L. FARRELL

los mds vulnerables y débiles entre nosotros. En el Sermén 133 escucha-
mos a Agustin afirmar:

«Ahora bien, me pregunto si no deberiamos mirarnos a nosotros
mismos, si no deberiamos pensar en su cuerpo, porque ¢l también
somos nosotros. Al fin y al cabo, si no fuéramos él, no serfa cierto
esto: “Cuando lo hicieron con uno de estos mis pequefios, conmigo lo
hicieron” (Mt 25,40). Si no fuéramos él, no seria cierto esto: “Saulo,
Saulo, ;por qué me persigues?” (Hch 9,4). Asi que nosotros también
somos €|, porque somos sus 6rganos, porque somos su Cuerpo, porque
¢l es nuestra cabeza, porque el Cristo total es cabeza y cuerpo»’.

Agustin tiene aqui una manera impactante de hablar. El obispo de
Hipona esta diciendo que Cristo no solo estd en nosotros, sino que es
nosotros. Luego continia diciendo que nosotros también somos él, que
somos Cristo. Ahora bien, no somos Cristo de la misma manera que lo es
El, que es coeterno con el Padre, ni de la misma manera que el Dios en-
carnado en la historia. Pero como Cristo total, como Christus totus, como
cuerpo de Cristo que vive en plena comunién, como Iglesia, somos Cristo.
Permitanme compartir con ustedes dos ejemplos mas de lo que Agustin
quiere decir.

En su Exposicion sobre el Salmo 26 Agustin recuerda a sus oyentes:

«Los cristianos son el mismo Cristo... Somos el cuerpo de Cristo
porque todos estamos ungidos y todos estamos en El; somos Cristo y
somos de Cristo porque, de alguna manera, el Cristo total es cabeza
y cuerpo». (En. Ps. 26, 2, 2)

Y en un Tratado sobre el Evangelio de Juan:

«Alegrémonos, pues, y demos gracias de que no solo hemos sido
hechos cristianos, sino también Cristo. ;Comprendéis, hermanos, y
alcanzdis con la mente la gracia de Dios sobre nosotros? jAdmiraos!
iAlegraos de que hemos sido hechos Cristo! Porque si El es la cabe-

6 Véase:s. 133.8.” Cf. también: lo. eu. tr. 108.5 Io. eu. tr. 111.6.



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 519

za, nosotros somos los miembros: el hombre entero es El y nosotros».
(ev. lo. tr. 21, 8)

Lo que Agustin nos dice sobre los miembros de la Iglesia, indivi-
dualmente y juntos en comunidon —que somos Cristo— es también la rea-
lidad de la vida comunitaria como agustinos. Nuestra vida en comunidad
es un microcosmos de la Iglesia mas amplia. La forma en que procuramos
vivir en comunidad se basa en la comunidad de la Iglesia primitiva de
Jerusalén, donde: «LLa multitud de los creyentes tenia un solo corazén y
una sola alma; y ninguno consideraba suyos los bienes que poseia, sino
que todo lo tenian en comuin» (Hch 4,32-34). La manera en que vivimos
nuestras vidas en nuestras comunidades agustinianas es exactamente
la forma en que concebimos la Iglesia universal. Cada miembro indivi-
dual de nuestra Orden, de nuestra circunscripcién y de nuestra comuni-
dad local es Cristo que se manifiesta como Cristo total. Nuestra debilidad
y pecaminosidad humanas a veces nos dificultan ver a Cristo en nosotros
mismos y en nuestros hermanos de comunidad y en nuestros hermanos
y hermanas con quienes vivimos en nuestra sociedad global, pero eso no
niega la realidad de que Cristo esté presente en nosotros, como individuos
y como comunidad.

Con esta comprensién del Christus Totus podemos llegar a una apre-
ciacién mas plena de los Sermones 227 y 272 de Agustin sobre la Euca-
ristia. Aqui él reconoce la presencia del Cristo total en el sacrificio que
se celebra en la celebracion eucaristica. Muchas veces, cuando usamos la
palabra comunién, nos referimos a la Eucaristia. Cuando yo era niflo, no
habldbamos de recibir nuestra primera Eucaristia, sino nuestra Primera
Comunién. Yo era el tercer hijo en mi familia, y por lo tanto tenia que es-
perar a ver a mis dos hermanos mayores subir, junto a mis padres, a recibir
la comunién antes de que llegara mi turno. El 1 de mayo de 1971, final-
mente me toco a mi. Las hermanas religiosas en la escuela parroquial nos
hacian practicar durante semanas cémo recibir la hostia. Nos ensefiaban
a prepararnos para recibir la Primera Santa Comunién. Viéndolo ahora,
creo que pasaba més tiempo preocupandome por como prepararme fisi-
camente para recibir la hostia, que por prepararme espiritualmente para
recibir el Cuerpo de Cristo. Supongo que, a los 7 afios, eso es lo esperable.
La Eucaristia como Cuerpo de Cristo que Agustin presentaba a su con-
gregacion no estaba pensada para nifios de 7 afios, pero gracias a Dios, po-



520 JOSEPH L. FARRELL

demos desarrollarla y reflexionar sobre este tema ahora como adultos. En
la Misa, de nifios, formdbamos una fila para recibir la comunién. Hoy el
énfasis estd mds puesto en la Eucaristia, en el acto de Accién de Gracias,
porque eso significa la palabra griega Eucharistia. Es un rito de Accién de
Gracias, y es el Christus totus quien da gracias en la Eucaristia por el don
inapreciable de ser miembros del Cuerpo de Cristo que recibimos.

Junto con la accién de gracias, Eucaristia y comunién, tenemos la
palabra sacrificio, asociada a este hermoso sacramento. Agustin exhor-
ta a su asamblea a reconocerse a si misma en ese sacrificio; a aceptar
su responsabilidad de ser el cuerpo de Cristo que reciben y celebran en
la mesa. Agustin nos ofrece una mirada a su comprension de la Eucaris-
tia y también una percepcion a la préctica de recibir la Eucaristia diaria-
mente:

«Debéis saber lo que habéis recibido, lo que estdis a punto de
recibir, lo que debéis recibir cada dia. Ese pan que podéis ver sobre
el altar, santificado por la palabra de Dios, es el cuerpo de Cristo. Ese
céliz, o mejor dicho lo que contiene el cdliz, santificado por la palabra
de Dios, es la sangre de Cristo. Por medio de estas realidades quiso
el Sefior Cristo presentarnos su cuerpo y su sangre, que derramé por
nosotros para el perdon de los pecados. Si los recibis dignamente,
vosotros mismos sois lo que recibis. Porque el apéstol dice: “Siendo
muchos, somos un solo pan, un solo cuerpo” (1 Cor 10,17). Asi explico
él el sacramento de la mesa del Sefior: un solo pan, un solo cuerpo
somos todos nosotros, por muchos que seamos.

En este pan se os da a comprender claramente cudnto debéis
amar la unidad. Porque, ;acaso ese pan se hizo de un solo grano?
(INo habia muchos granos de trigo? Pero antes de convertirse en pan
estaban todos separados; fueron unidos por medio del agua después
de ser molidos y triturados. Porque, después de todo, a menos que el
trigo sea molido y mojado con agua, no puede tomar la forma que
se llama pan. Del mismo modo vosotros también fuisteis molidos
y triturados, por asi decir, mediante la humillacién del ayuno y el
sacramento del exorcismo. Luego vino el bautismo, y fuisteis, por
decirlo de algiin modo, humedecidos con agua para ser moldeados
en pan. Pero todavia no es pan sin el fuego que lo cueza. Entonces,



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 521

,qué representa el fuego? Es el crisma, la uncién. El aceite, que ali-
menta el fuego, es el sacramento del Espiritu Santo.

... Asi pues, prestad atencion, y ved cémo vendrd el Espiritu
Santo en Pentecostés. Y vendrd de esta manera: se manifestard en
lenguas de fuego. El, veis, infunde en nosotros la caridad que debe
encendernos para Dios, hacernos despreciar el mundo, consumir
nuestra paja y purificar y refinar nuestros corazones como oro. Asi
viene el Espiritu Santo: fuego después del agua, y sois cocidos en el
pan que es el cuerpo de Cristo. Y asf se significa la unidad». (s. 227).

Agustin nos ensefla sobre los tres sacramentos de la iniciacidn en este
Unico sermén. Se nos da una breve introduccion a los simbolos del bau-
tismo (agua), la eucaristia (pan y vino) y la confirmacién (aceite/fuego).
Todos los sacramentos apuntan a la misma meta, que es el amor. Ese amor
es lo que une al Cuerpo de Cristo como uno solo, en comunion.

En el Sermo6n 272 Agustin cita 1 Corintios 12,27 que ya hemos visto:
«Vosotros sois el cuerpo de Cristo y miembros suyos»,y anima a su con-
gregacion a reconocerse en el misterio que se coloca sobre el altar y en el
misterio que reciben.

«Es a lo que sois a lo que respondéis Amén, y al responder asi
expresdis vuestro consentimiento. Lo que ofs, como veis, es el Cuerpo
de Cristo, y respondéis: Amén. Sed, pues, miembros del cuerpo de
Cristo, para que ese Amén sea verdadero». (s. 272, 1)

La Eucaristia se convierte no solo en fuente de alimento para no-
sotros, sino también en aquello que nos mantiene unidos en comunion.
Nuestra respuesta de Amén es una respuesta que afirma lo que ya somos.
Nuestra respuesta de Amén es una respuesta que nos recuerda que la
comunién que recibimos es la comunién en la que vivimos en Cristo. El
es nuestra Cabeza y nosotros somos sus miembros. Es la Eucaristia, el
Cuerpo de Cristo, la comunién que nos une bajo nuestra Cabeza. Agustin
explicé en un sermon:

«Por lo tanto, recibid y comed el cuerpo de Cristo, vosotros que
habéis llegado a ser miembros de Cristo en el cuerpo de Cristo; re-



522 JOSEPH L. FARRELL

cibid y bebed la sangre de Cristo. Para no dispersaros ni dividiros,
comed lo que os une». (s. 228b, 3)

Creo que cuando nos centramos en la Eucaristia como algo que
puede unirnos, tenemos una mejor comprension de cémo nuestra teologia
de la Eucaristia puede ayudarnos a trabajar mas en desarrollar la unidad
en lugar de la division. El mundo en el que vivimos ha visto y experimen-
tado division en casi todos los aspectos de la vida. La politica, la sociedad,
la educacion, el comercio e incluso la Iglesia estan resaltando diferencias
y demonizando al “otro” de muchas maneras. No soy tan ingenuo como
para creer que vamos a resolver todas las divisiones del mundo recibiendo
la Eucaristia, pero si creo que podemos comenzar con nosotros mismos,
reconociendo la unidad entre nosotros en lugar de las divisiones, y que,
como una piedra lanzada en un estanque, los efectos de esta comunién se
sentirdn en otras areas.

El papa Francisco abord6 un aspecto importante de la comunién en
su Carta Enciclica Fratelli Tutti. En un solo nimero promueve el siguiente
pensamiento sobre estar unidos como uno solo. Creo que podemos trasla-
dar todo lo que €l dice sobre la familia a nuestras comunidades agustinia-
nas, luego a la Iglesia y finalmente al mundo. El afirma:

«El esfuerzo duro por superar lo que nos divide sin perder la
identidad de cada uno, supone que en todos permanezca vivo un basi-
co sentimiento de pertenencia. Porque «nuestra sociedad gana cuan-
do cada persona, cada grupo social, se siente verdaderamente de casa.
En una familia, los padres, los abuelos, los hijos son de casa; ninguno
estd excluido. Si uno tiene una dificultad, incluso grave, aunque se la
haya buscado él, los demas acuden en su ayuda, lo apoyan; su dolor
es de todos. [...] En las familias todos contribuyen al proyecto comun,
todos trabajan por el bien comun, pero sin anular al individuo; al con-
trario, lo sostienen, lo promueven. Se pelean, pero hay algo que no se
mueve: ese lazo familiar. Las peleas de familia son reconciliaciones
después. Las alegrias y las penas de cada uno son asumidas por todos.
iEso es lo que significa ser una familia!» (Fratelli Tutti 230).

(No es esto exactamente de lo que trata nuestra vida como agusti-
nos? ;Es este un ideal por el cual todos luchamos en nuestra vida comun,



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 523

en nuestras comunidades agustinianas? Desarrollar un sentido de per-
tenencia en nuestra comunién de vida es vital para que todos nos sinta-
mos en casa. Es una parte necesaria de la vida comunitaria y un aspecto
esencial de lo que somos como Iglesia. Sabemos, quizds por experiencia
personal, que cuando no nos sentimos “en casa” en nuestras propias co-
munidades, es entonces cuando sentimos que no estamos en comunion
con el resto de los miembros de la comunidad. Cuando no nos sentimos
“en casa”, comenzamos a buscar o incluso crear razones para estar au-
sentes con mayor frecuencia de las actividades comunes, la oracion, las
comidas, la recreacion, los proyectos de trabajo comunitario. Sentirse “en
casa” es fundamental para poder experimentar un sentido de comunién
unos con otros.

Otro aspecto que el papa Francisco ofrece respecto a estar en co-
munién es la expresion que encontramos cada vez més en su ensefian-
za. Habla de una “cultura del encuentro”. En Fratelli Tutti, explica lo que
quiere decir con esto:

«La palabra “cultura” indica algo que ha penetrado en el pueblo,
en sus convicciones mas entrafiables y en su estilo de vida. Si habla-
mos de una “cultura” en el pueblo, eso es mas que una idea o una
abstraccion. Incluye las ganas, el entusiasmo y finalmente una for-
ma de vivir que caracteriza a ese conjunto humano. Entonces, hablar
de “cultura del encuentro” significa que como pueblo nos apasiona
intentar encontrarnos, buscar puntos de contacto, tender puentes,
proyectar algo que incluya a todos. Esto se ha convertido en deseo y
en estilo de vida. El sujeto de esta cultura es el pueblo, no un sector
de la sociedad que busca pacificar al resto con recursos profesionales
y mediaticos». (Fratelli Tutti 216).

Cuando decimos que somos, en efecto, el cuerpo de Cristo, no po-
demos equipararnos con el Logos divino que es coeterno con el Padre, ni
con el Jesus histérico que entré en nuestra naturaleza humana y caminé
por este planeta que llamamos tierra. Es necesario ser conscientes de la
distincion entre Cristo y la humanidad. Por mucho que Agustin identi-
fique a cada persona con Cristo, no quiere decir que no exista distincion
alguna entre los dos. Agustin nos recuerda en el Sermén 246 que somos
hijos de Dios por gracia y Cristo es Hijo de Dios por naturaleza. Aunque



524 JOSEPH L. FARRELL

somos Cristo en nuestro mundo, no somos el Hijo de Dios; eso correspon-
de tnicamente a la naturaleza divina del Hijo unigénito de Dios. Agustin,
al reflexionar sobre el papel de Dios Padre, explica: «<Hay una clara dis-
tincion entre que él sea Padre del Hijo unigénito de una manera, y nues-
tro Padre de otra; su Padre es por naturaleza, el nuestro es por gracia».
(s. 246,5). Para ayudar a comprender esto mejor, me gusta usar una frase
de nuestro hermano agustino Tarsisius van Bavel. Al resaltar la diferencia
necesaria, ¢l afirma: «La distincion entre Cristo y nosotros consiste en el
hecho de que Cristo es el Salvador y nosotros somos los salvados»®.

Esta reflexion sobre el Christus totus ayuda a crear un contexto en el
cual podemos ver el desarrollo de nuestra llamada a la comunién. Michael
Cameron, profesor de teologia en la Universidad de Oregén y alguien
que ha dedicado mucho tiempo al estudio de los sermones de Agustin y
sus Exposiciones sobre los Salmos, advierte, sin embargo, que: «El tofus
Christus no es simplemente un tema o, incluso, la doctrina mas importante
y central de la predicacién de Agustin. Méas bien constituye la misma at-
mosfera de los sermones, un cauce subterraneo de experiencia siempre
fluyente»’. Esta atmoésfera, entonces, nos ayuda a descubrir el significado
de vivir en comunién en nuestro camino sinodal. Tanto individual como
colectivamente, como el Christus totus en camino hacia la salvacion.

Para concluir mis reflexiones de esta tarde, quisiera compartir con
ustedes un pequefio fragmento de lo que nuestro hermano agustino el
papa Leodn presento en una homilia que pronuncié en la fiesta de la Santi-
sima Trinidad. Predicé estas palabras a los atletas reunidos en el domingo
de la Trinidad durante este Afio Jubilar de la Esperanza. El afirmé:

«Toda actividad humana buena y valiosa es de algiin modo un
reflejo de la belleza infinita de Dios... Porque Dios no es inmévil ni
cerrado en si mismo, sino actividad, comunion, una relaciéon dindmica
entre el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo, que se abre a la humanidad
y al mundo. Los teélogos hablan de perichoresis: ella da origen a la
vida».

7 T. vAN BAVEL, “The totus Christus 1dea”, 64.

8 M. CAMERON, “Totus Christus and the Psychagogy of Augustine’s Sermons,”
AugStud 36:1 (2005), 65.



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 525

Y asi, podemos ver que la idea del Totus Christus,la comunion entre
nosotros, estd viva y es dindmica, y tiene el potencial de convertirse en una
realidad en todas nuestras comunidades, tanto pequefias como grandes.
Nuestras comunidades familiares, culturales, sociales, eclesiales, politicas
y educativas reflejan la relaciéon dindmica del amor trinitario de Dios,
hecho manifiesto en nuestro tiempo, en nuestra historia. Esto permite la
realizacion de tantas posibilidades en la vida, ya que estas realidades dan
origen a la vida. Sabemos que la mayor de esas posibilidades no es otra
que el amor. El amor que nos da una esperanza que “no defrauda, porque
el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espiritu
Santo que se nos ha dado” (Romanos 5,5).

Muchas gracias.






Un nuevo estudio sobre
la Regla de San Agustin

Pio de Luis Vizcaino
Estudio Teoldgico Agustiniano de Valladolid
deluis23@hotmail.com

Recibido: 10 septiembre 2025 / Aceptado: 15 octubre 2025
|

El editor Rafael Lazcano ha publicado un nuevo estudio sobre la
Regla de san Agustin del que es autor Enrique Eguiarte Bendimez, OAR,
cuyo titulo es Regla de san Agustin. Estudio y exposicién (Pozuelo de Alar-
cén-Madrid, 2024). Ademads del prélogo, salido de la pluma del célebre
historiador de la Antigiiedad tardia, Peter Brown, y de la presentacion, el
estudio consta de dos partes. La primera ofrece un estudio preliminar de
la Regla (pp. 19-62) y la segunda, una exposicion completa (pp. 65-221).
A continuacioén ofrece asimismo cuatro Apéndices que contienen respec-
tivamente la traduccion espafiola del Ordo Monasterii, de la Regla en la
version masculina (Praeceptum) y en la femenina (Regularis informatio)
y el texto latino de la Regula ad servos dei (Praeceptum). Cierra la obra
la Bibliografia y cuatro indices, precedidos de un Album de iconografia
agustiniana sobre la Regla, que el autor agradece a Antonio Iturbe, OSA.

En relacién con la muerte del amigo de su juventud, san Agustin re-
fiere cémo la convivencia con otros amigos le ayudé a superar la profunda
crisis existencial en que habia caido. De esa convivencia formaba parte el
«discutir a veces, pero sin animadversion, como cuando uno disiente de si
mismo, y con tales disensiones, muy raras, condimentar las muchas confor-
midades» (Conf 4,8,13). Este texto recoge el animo con que nos dispone-
mos a escribir estas paginas, matizando que, en este caso, las disensiones,

Estudio Agustiniano, Vol. 61 (2025) 527-553
ISSN: 0425-340X; ISSN-e: 2792-260X @ DOI: 10.53111/ea.v60i3.1275



528 PIO DE LUIS VIZCAINO

lejos de ser «muy raras», son abundantes —unas de forma, muchas de
contenido y otras de juicio sobre conveniencia, siempre tan subjetivos—,
siendo precisamente esa abundancia lo que nos ha impulsado a escribir-
las. Pero més alld de esa razén hay otra: el hecho de que la Regla de san
Agustin no es solo un documento del pasado, sino también —y diria que
sobre todo— un texto que muchas personas, varones y mujeres, han to-
mado y siguen tomando como guia en su comunitario caminar hacia Dios.
Por razones de brevedad dejamos de lado las «conformidades», mds nu-
merosas, y nos centramos casi exclusivamente en las «disensiones». Seria
presuntuoso por nuestra parte, creer que estamos acertados en todo lo
que vamos a escribir, dejando de lado que en algunos casos no hayamos
entendido bien el texto. En todo caso, si nuestros eventuales errores esti-
mulan una reflexién ulterior sobre el tema cuestionado, pensamos que ha
valido la pena.

Primera parte. Estudio preliminar

De esta primera parte, pasamos por alto lo expuesto por el autor
sobre la relacion de la Regla (Praeceptum) con otros diversos documen-
tos vinculados con ella (Ordo Monasterii, Praeceptum longius, Obiurga-
tio, Regularis informatio. Epistula longior, Ordo monasterii feminis datus,
Epistula longissima) y las cuestiones criticas que han suscitado. Solamente
haremos observaciones a los apartados séptimo y octavo, titulados res-
pectivamente «Estructura retdrica de la Regla o Praeceptum» y «Mas alla
de la retdrica y la preceptiva: un camino mistico de la filocalia (amor a la
belleza)».

En efecto, al presentar la estructura de la Regla, el autor, siguiendo
a L. Verheijen (=L.V.), advierte en ella las cinco partes del discurso sefia-
ladas por la retdrica clésica: «exordium (I,1 —numeracién segin la edi-
cion critica de L.V.—), narratio (1,2-8), probatio (11,1-VIL4), argumentatio
(VIIL,1) y epilogus (VIIL2) (p. 40). Aun aceptando tal divisién, hay que
reconocer que es puramente formal y no satisface al lector que se acerca
al texto con perspectivas menos eruditas y mds practicas. A ¢l le interesa
mucho méds —pensamos— saber por qué en la probatio el santo trata esos
temas especificos y no otros, o, en todo caso, por qué en ese orden y no
en otro. El autor, que en la exposicién del texto —como veremos— pone



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 529

gran énfasis en el orden, habria hecho un gran favor al lector indican-
do, aunque fuera solo hipotéticamente, qué criterio guia el orden de los
temas tratados. Estos no estdn sin mds, sino que estdn donde estdan por
algtin motivo. La disposicidn de los temas tratados en un texto no es pura
arbitrariedad, sino que obedece a algo y conduce a algo. El orden indica
sin duda preferencias subjetivas de quien lo fija, pero, de ordinario, refleja
también una gradacion de valor de los temas en si mismos, su aportacién a
un conjunto doctrinal o una relacién con los que les preceden o les siguen.

El texto de la Regla asignado a la argumentatio incluye estos tres sin-
tagmas: «belleza espiritual», «buen olor de Cristo» y «libertad bajo la gra-
cia». Puede que el orden en que aparecen responda a una cierta jerarquia
de valor para el obispo de Hipona; en todo caso, por el contexto, los tres
merecen igual atencién y no cabe pasar por alto ninguno de ellos. A pesar
de todo, esto es precisamente lo que acontece (pp. 41-42). Para el autor
del estudio, siguiendo de nuevo a L. V., en esta introduccién solo merece
consideracion especial el primero de ellos —la «belleza espiritualy— y
pasa por alto los otros dos —el «buen olor de Cristo», y la «libertad bajo la
gracia» —. Tal proceder refleja una estructura defectuosa y desequilibra-
da, no acorde con el texto de la Regla.

Segunda parte. Exposicion de la Regla

La parte mas amplia del estudio, como es comprensible, esta dedica-
da a la exposicion de la Regla. En este caso la Regla recepta, es decir, la
que incluye el primer pardgrafo de las ediciones de uso en los Institutos
religiosos que la siguen, perteneciente en origen al Ordo Monasterii. En el
caso concreto, el comentario incluye también las variantes que introduce
la version femenina de la Regla —la Regularis informatio— , que nosotros
pasamos por alto.

La exposicién estd hecha capitulo por capitulo. Cada uno de ellos
lo abre una introduccién, donde «se enuncian los principales temas tra-
tados» y lo cierra una conclusién en la que «se destacan los principales
elementos puestos de manifiesto» en la exposicion (p. 14). A decir verdad,
en la lectura de una y otra no siempre percibimos tan neta distincion. Por
otra parte, se echa de menos una presentacién de la estructura del capitu-
lo, es decir, la 16gica que orienta la sucesion de sus preceptos, mostrando



530 PIO DE LUIS VIZCAINO

asi también su unidad temadtica. Presentacion que tendria su lugar adecua-
do en la introduccién y facilitaria su exposicion y su comprension y habria
evitado ciertos errores.

El lector habria agradecido también conocer directamente del autor
las claves que regulan la exposicion. Por lo que nos ha permitido percibir
su lectura, sefialamos las siguientes:

a) Como texto latino de la Regla, ofrece el de la edicion critica de L.
V., con su distribucién en ocho capitulos sefialados por su division
numérica. Sin embargo, si nos fijamos en los epigrafes —los que
aparecen en la edicién ofrecida por la Patrologia Latina— con la
consiguiente distribucion espacial, se nos presenta el texto dividi-
do en los doce capitulos de dicha edicién. Este mismo desajuste
salta a la vista si la comparamos con la traduccién en lengua es-
pafiola que visibiliza los ocho capitulos de la edicién de L. V., con
otros epigrafes que dejan la impresién que el texto en latin y en
traduccion castellana tratan temas distintos.

b) Entre la bibliografia utilizada destacan sobre otros los escritos de
L. V.,N. Cipriani, G. Lawless y de quien esto escribe. En todo caso,
las referencias a otros estudiosos en conjunto son mas bien escasas,
como corresponde a una exposicion que quiere ser personal, no sintesis
de opiniones ajenas.

c) Segun el expositor, el empleo de los verbos observare y praecipio
en su primer parrafo (I,1) y de observare en el pendltimo (VIII,1)
dan al conjunto de la Regla una cierta rigidez legal (p.153; 208).
Con todo, esta dimension preceptiva (p. 95), no excluye otra espi-
ritual y mistica (p. 42).

d) El autor recurre frecuentemente a la filologia para clarificar el sig-
nificado propio de las palabras latinas, pero no siempre acompa-
fiado por el acierto. Como ejemplo mas evidente sefialamos que, a
propésito de VIL 1.2, no distingue entre la potestas y la auctoritas,
como veremos en su momento. Se puede afiadir la afirmacién de
que felicitas remite siempre a la felicidad terrena (pp. 85;123), afir-



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 531

macion que, aplicada a san Agustin, no es cierta; o la traduccién en
el capitulo cuarto de los verbos corrigere y corripere fonéticamente
cercanos, pero distintos semédnticamente. En el caso concreto am-
bos verbos se pueden traducir por «corregir», estando atentos a la
polisemia del verbo en espafol —corrigere: emendar la conducta
propia (reflexivo) o ajena; corripere: reprender una conducta—. El
expositor conoce esa polisemia (pp. 143;157;198), pero no siempre
es coherente en su aplicacion. Por ejemplo, en 1V,8.9 y VII,2 asigna
a corrigo el significado de «reprender» —en vez de «emendar la
propia conducta» —, pues sefiala que la «reprension» es necesaria
«porque el ser humano estd tocado por el pecado original» y en
ocasiones «necesita la ‘reprensiéon’ para enmendarse», aiadiendo
la necesidad que tiene todo creyente de ser «reprendido» y la fun-
cion terapéutica de la «reprension» (p. 143). En IV,7, en cambio,
asigna debidamente a corrigere el significado de «emendar», como
en V1,3 y en VIL,3 a corripere el de «reprender».

e) Los preceptos de la Regla son ubicados en el contexto de la obra
agustiniana en su conjunto, aduciendo, cuando procede, pasajes
paralelos en mayor o menor nimero. La validez del método es in-
cuestionable, pero a veces requeriria poner limites y cierta acribia.
En una obra tan extensa como la agustiniana, es facil que aparez-
can idénticos conceptos o palabras en contextos muy variados, que
no parecen aplicables a lo afirmado por la Regla. Asi nos parece el
ejemplo de las nueces de los In lo. eu. tract. 26,5, para explicar los
regalitos de IV,11 (p. 156). {Los monjes no eran unos nifios!

A un nivel mas doctrinal, presentamos estas otras claves que orientan
la exposicion:

f) El monacato es presentado como una peregrinacioén de la ciudad
de Dios. Su fundamento se percibe en el sintagma in Deum que san
Agustin aflade a menudo a «la tnica alma y el dnico corazén» del
texto de los Hechos de los Apdstoles. El expositor considera que
la idea de la peregrinatio es trasversal en las obras y espiritualidad
agustiniana y dentro de la Regla de forma particular (p. 76), de la
que es el telon de fondo (p. 167). De hecho, la presentacion del



532

PiO DE LUIS VIZCAINO

monje como un peregrino de la ciudad de Dios atraviesa la expo-
sicion entera (pp. 75; 77; 81; 95; 108; 163; 167; 186; 190, 207; 220). El
dinamismo de la peregrinacién da a la vida comunitaria un sentido
eclesioldgico y escatoldgico (p. 76). Ahora bien, por una parte, si
esa concepcion de la vida monéstica agustiniana se hace depender
del in Deum, habria que asegurarse de que el sentido del sintag-
ma apunta primeramente al futuro escatolégico, y no mas bien a
una experiencia de Dios en el tiempo. Por otra parte, admitida esa
condicion peregrinante, hubiera sido deseable presentar las di-
versas etapas de esa peregrinacion, cada una con su peculiari-
dad, relacionandolas, a ser posible, con los distintos capitulos de la
Regla.

g) El concepto de ordo adquiere una importancia especial en la ex-

posicién, pues la recorre de principio a fin (pp. 51; 66; 91; 98; 115;
159;172;189;193; 199, etc.). El autor lo vincula al caréacter legal del
texto, deduciendo su suprema importancia —sin €l reina el caos
(pp- 196; 199)— de la aparicién en el mismo prélogo de los ver-
bos observare y praecipere (pp. 66; 136). Como el monasterio es
un lugar ordenado (pp. 164; 172), no se puede jugar con el orden
de la comunidad (p. 189), que reclama, por ejemplo, que el rezo
se haga a sus horas (p. 98), que no se ceda a las veleidades de los
monjes (p. 172), que se pidan los libros a su tiempo (p. 159), etc.
Todo dentro del ordo disciplinae que implica la obediencia al prior
(p- 199), responsable de su mantenimiento (p. 193). En definitiva,
la comunidad produce fruto espiritual (p. 199) si todo se realiza
de manera ordenada. Ahora bien, tratdndose de un concepto al
que se asigna tanta importancia, hubiera venido bien una breve
presentacion sistemdtica del concepto en el pensamiento de san
Agustin. A tal fin, podian haber servido las referencias que ofre-
ce: El orden 1,9,17 —donde aparece como aquello que, observado,
nos ayuda a llegar a Dios— (p. 66), la referencia a la creacién —en
la que aparece como superacién del caos— (p. 66), el concepto
ordo amoris —concretado de forma demasiado reductiva en el
amor a Dios y al préjimo (pp. 66; 153; 163) y puesto en relacion
con el ordenamiento interior de los monjes y con el ordo interno
de la comunidad— (p. 153) y, por tultimo, Ciudad de Dios 19,16



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 533

—que vincula al orden con la paz— (p. 66). Se puede decir que,
aunque dispone de mimbres, el expositor no ha fabricado la cesta,
como espacio orgdnico de ideas sobre el orden en el que alojar
el aspecto mds usado en la exposicion: el ordo como disciplina u
ordenamiento practico (p. 51), como disciplina sana (ep.211,1). A
nuestro parecer, la preponderancia de este tipo de orden en la ex-
posicién rebaja la importancia del concepto en la comprension del
texto agustiniano.

h) A la antropologia teoldgica se le dedica menos espacio del que
cabia esperar. Aparece en el trasfondo cuando se presenta al hom-
bre como tocado por el pecado original (p. 191), que justifica pre-
ceptos como el del ayuno (p. 109) o el de la correccion fraterna (p.
143), y origen de los tres vitia —las concupiscencias de la carne,
de los ojos y la soberbia de la vida (cf. 1 Jn 2,16) (pp. 67; 140; 160;
190; 195) — vy las «tres» libidines (pp. 89;204). Al respecto, hubiese
sido ttil una presentacion, breve si, pero global de la antropologia
agustiniana, que no se limitase a los aspectos negativos indicados.
Asimismo, se echa de menos una identificacién clara de cada una
de estas ultimas, dado que, aunque se habla de tres, se mencionan
mas —la libido possidendi/habendi, 1a libido principiandi, 1a libido
dominandi (pp.51;195), 1a libido excellentiae y el amor excellentiae
(pp- 89; 139; 160; 195: 204) — vy la relacion de las libidines con los
vitia de 1Jn 2,16. La lectura del texto deja, ademas, la impresion de
que no hay una concepcién clara de la concupiscencia de los ojos.
En vertiente positiva, se da el maximo relieve a la humanidad
y la misericordia de san Agustin y a su comprensién de la debili-
dad humana de los monjes (pp. 68;110; 108; 110; 112; 153;173; 174;
176; 181).

i) Repetidamente sefala el expositor la neta contraposicion entre el
saeculum y el monasterio —considerado también como «sociedad
santa» (pp. 67; 90-92; 94; 166), que anticipa ya lo que el autor de
la Regla asocia a La ciudad de Dios (pp. 91;94).Y en un eviden-
te exceso de interpretacion, llega a identificar el monasterio —en
cuanto contrapuesto al saeculum o ciudad de este mundo— con la
ciudad de Dios (p. 92).



534 PIO DE LUIS VIZCAINO

j) Por ultimo, el expositor otorga gran importancia al hecho de que
en el monasterio convivan monjes de las diferentes clases sociales de la
sociedad, hasta el extremo de comparar, sobre la base de ese dato, la vida
en comunidad con la Trinidad formada por una diversidad de personas
(p- 95). Sin apoyo textual alguno, insiste en que en el monasterio convi-
vian las clases mds altas de la sociedad, junto con los dltimos estratos de
la sociedad (pp. 84; 91; 107; 155; 163), conjeturando que san Agustin quiso
hacer una revolucién social en la época (pp. 95; 163).

Capitulo primero

Lleva por titulo «Fin y fundamento de la vida comun».

Segun el expositor, en él se abordan los fines principales, los princi-
pios tedricos esenciales, los fundamentos de la vida monéstica agustiniana
(p. 68; 95). Como fundamentos presenta, ademds de Hch 4,32, 1a vida en
unidad conforme al modelo trinitario. Los monjes han venido al monaste-
rio para tener una experiencia del Dios Trinidad en una comunidad donde
hay variedad de personas, pero un solo ideal (p. 95). El contexto permite
suponer que el fundamento para tal afirmacioén es el in unum de 1,3, pues
escribe: «Desde estas palabras (in unum estis congregati), san Agustin des-
taca que la vida monaéstica tiene como finalidad la vida en la unidad a
imitacion de la Trinidad, donde la Trinidad es fruto del amor» (p. 68). De
hecho, el autor advierte en el texto agustiniano una referencia a Jn 17, 20-
21 donde Cristo manifiesta su deseo de que todos sus discipulos sean uno
como el Padre y él son uno. Pero tal interpretacién no nos convence. Por
una parte, parece méas correcto referir el congregari in unum al hecho fisi-
co de vivir juntos —como permite deducir la traduccién ofrecida: «os ha-
béis congregado en comunidad»—; por otra, si ese congregarse in unum,
que se presenta como un hecho, remite a la unidad trinitaria, se entiende
mal que el texto agustiniano presente como finalidad de ese in unum tener
una sola alma y un solo corazén (Hch 4,32), porque dejaria la impresion
de que lo mis —la unidad trinitaria— estd al servicio de algo inferior
—habitar undnimes en la casa y tener una sola alma y un solo corazén—,
y quedaria oscuro de sentido del in Deum, término del que, ademds no
se indica si se refiere a Dios Padre o a la Trinidad, previamente aludida
en la exposicion. Si hemos entendido bien en ese caso la l6gica seria: «os



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 535

habéis congregado para vivir la unidad de la Trinidad, con el objetivo de
que habitéis undnimes en la casa y tengdis una sola alma y un solo corazén
dirigidos hacia Dios».

El concepto de unidad es también objeto de consideracion especial.
Para esclarecerlo menciona diversos factores, pero sin un orden ldgico.
A nuestro parecer, hubiera sido facil comenzar con el amor de Dios a la
unidad que san Agustin descubre en el relato de la creacién del hombre,
seguir con la rotura de la unidad en Babel, con sus repercusiones en el
corazén del hombre y en las relaciones sociales, cuyo restablecimiento
comenzo en Pentecostés y busca también la comunidad monéstica, por lo
que su unidad es como una forma profética de adelantar el reino de los
cielos. Son los aspectos que considera el autor pero de forma dispersa.

El otro fundamento es obviamente Hch 4,32. Al respecto sefiala dos
variantes que introduce el santo respecto del texto lucano: el cambio de
orden en la mencién de los conceptos de alma y corazén y la adicion in
Deum. Al respecto trata de sacar punta al empleo de la preposicion latina
in rigiendo acusativo (in Deum), en vez de regir ablativo, segin el texto
utilizado por san Paulino de Nola (in Domino: ep. 30,3 inter augustinia-
nas). Al parecer del expositor, el cambio indica que el monje no puede es-
tar de una manera pasiva en el Sefior (in Domino), sino que cada dia debe
avanzar hacia su meta (in Deum), como si Dominus y Deus se refiriesen
a la misma persona. La realidad es que Dominus se refiere a Jesucristo,
indicando que en él son de hecho uno, en cuanto miembros de él. Por
otra parte, juzga que el in Deum otorga a la vida comunitaria agustiniana
un sentido eclesiolégico y escatoldgico. Pero el primero de ellos aparece
asociado propiamente a la unidad de alma y corazén, no al in Deum. El
sentido escatoldgico lo sustenta el autor en el valor de movimiento pro-
pio de la preposicion in, entendiéndolo como réplica al planteamiento de
Joviniano que asignaba a la vida monéstica un valor puramente inmanen-
te (p. 77), poniéndose asi en la linea de san Jerénimo, aunque con otras
formas. Pero si el obispo de Hipona hubiese tenido en mente la posi-
cioén de Joviniano, lo més l6gico es que hubiese dejado algin indicio de
ello en el amplio capitulo cuarto sobre la castidad. Siempre en relacion
al texto de los Hechos, el autor separa Hch 4,32 de Hch 4,35 y, por otra
parte, no pone de relieve que el desapego de los bienes ha de ser tanto
afectivo —non dicatis aliquid proprium— como efectivo —sint vobis om-
nia communia—.



536 PIO DE LUIS VIZCAINO

Pero la Trinidad no es solo unidad, sino también diversidad, plura-
lidad de Personas. La equivalencia de esta pluralidad trinitaria en la co-
munidad mondstica la advierte en la diversidad de los monjes que viven
la unidad del amor, poniendo el énfasis en que los monjes pertenecen a
diversas clases sociales (p. 68). En primer lugar, me parece pobre fundar
la diversidad solo en ese criterio social, lo mas lejano al modelo trinitario
en el que las tres divinas Personas son iguales; en segundo lugar, lo que
acentda de ellos en este capitulo primero es la diversidad, no la igualdad.
El argumento parece un a priori, no sustentado en datos textuales. El ex-
positor va més lejos afirmando que, al admitir en su comunidad monjes de
distintos estratos sociales, san Agustin quiso hacer una revolucion social
en la época (pp. 95; 163). Dudo que ese haya sido la intencién del santo,
habida cuenta de que él no pretendia otra cosa que traspasar a su comunidad
monastica el modelo de la comunidad primitiva de Jerusalén en la que ya
habia pudientes que ponian sus bienes a disposicion de los apostoles (Hc
4,34-35% 5,1ss) y pobres que tenian que ser alimentados por las colectas
organizadas por san Pablo (cf. 1 Cor 16,1ss).

Capitulo segundo

El titulo asignado es «De la Oracion», a la que el autor de la Regla
sefiala normas y directrices. El expositor destaca que es el mds corto
—sin aducir ninguna explicacién, aunque fuera solo probable—, pero no
el menos rico —pues posee una serie de elementos esenciales para la vida
dentro del monasterio y encierra algunos misterios que se propone reve-
lar— (p. 105.97).

Lo indicado sobre el oratorio, le permite deducir con légica la exis-
tencia de dependencias para otras actividades, pero no las suficientes. En
cuanto a la oracion, sefiala que se hace en el Cuerpo de Cristo que es la
Iglesia (p. 98) y supone que se aplicaba la interpretacion prosopolégica
de los salmos (p. 99) —ambos datos sin apoyo en el texto de la Regla—.

El autor de la exposicidn sostiene que en el monasterio se alababa a
Dios con el canto y la recitacion de los salmos, apoydndose —creemos que
indebidamente — enla ep. 29,n0 ambientada en el «oratorio» del monaste-
rio, sino en la iglesia local, pues no cabe pensar que el obispo hubiera ido a
celebrar el culto al oratorio monadstico (ep.29,9-11). Supone que en el mo-



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 537

nasterio usarian algunos de los himnos litirgicos ambrosianos, algo que
consideramos poco probable, por no ser biblicos. Segin L. V., el santo no
parece conocer un empleo litdrgico de los himnos de Ambrosio u otros au-
tores ortodoxos, aunque tampoco lo condena (Prier Dieu par des Psaumes
et des «hymnes», en Nouvelle Approche de la Régle de saint Augustin.
T. II. Chemin vers la vie heureuse, Louvain 1988, p. 322). La referencia
al canto del himno Deus creator omnium por santa Ménica en Casicia-
co (beata u. 35) (p. 100) no sirve por ser previa a la existencia del monas-
terio agustiniano y porque es probable que ella lo aprendiera en Mildan
en los dias de reclusion en una iglesia extra muros de la ciudad para apo-
yar al obispo en su enfrentamiento con la reina filoarriana Justina (Conf.
9,7,15).

Atencion especial recibe el tltimo pardgrafo del capitulo: «Y no can-
téis sino lo que ha de ser cantado; pero lo que no estd escrito para ser
cantado, no se cante». El expositor presenta criticamente otras explicacio-
nes y se alinea con L.V.: el autor de la Regla prescribe que los salmos se
canten seguin un texto enmendado y mejorado por él mismo (pp. 102-103).
Pero la explicaciéon aducida no nos convence. Dejamos de lado que el di-
verso tenor textual de un mismo versiculo de un salmo en dos contextos
diferentes puede interpretarse no en el sentido de que san Agustin utili-
zaba dos traducciones diferentes, sino en el de que las diversas Iglesias en
que predico sobre el mismo salmo usaban textos distintos, y que no proce-
de explicar con datos del afio 422 (Exp. Sal. 118) el actuar de san Agustin
en su época de presbitero. Lo cierto es que la tesis propuesta, explicaria
solo lo referente a los salmos, y no lo referente a los himnos, dos tipos de
textos cantables, que el paragrafo anterior (I1,3) presenta unidos, sin que
se aduzca razén alguna para separarlos; ademads, al tratarse de himnos bi-
blicos, esa supuesta nueva traduccidon/revision, deberia incluirlos también
a ellos, diseminados por toda la Escritura; por ultimo, se supone que esa
nueva version/adaptacion fue preparada para el monasterio (p. 179), pero
en este caso, dado que los monjes participaban también en el culto de
la comunidad eclesial, ;cOmo se armonizarian los dos textos si el pueblo
seguia cantando el texto viejo y los monjes el supuesto texto nuevo? ;O
es que en el monasterio los monjes se servian de un texto propio y en la
iglesia del texto «viejo»? ;O era esta solo una praxis provisional a la espera de
«algtn dia poder implantar dicha reforma en la liturgia con el pueblo fiel
de Hipona»? (p. 105).



538 PIO DE LUIS VIZCAINO

Por ello, nos sigue pareciendo mucho mads aceptable la propuesta de
A. de Vogiié, que halla apoyo claro en la Regula Pauli et Stephani. Par-
tiendo de que la Escritura contiene textos escritos para ser cantados y
otros no para ser cantados, la Regla prescribe que los monjes se atengan
a esa realidad: cantar solo los primeros y no los segundos, explicacién que
elimina las dificultades que acompafian a la tesis del expositor. Las obje-
ciones de que se sirve para refutar la propuesta de de Vogiié —contexto,
lugar y época diferentes de los distintos textos— no nos parecen validas
ante la autoridad incontestable de san Agustin, incluso en el &mbito mo-
ndstico, en todo el occidente, que nunca decayo en los primeros siglos tras
su muerte.

Capitulo tercero

El titulo asignado al capitulo «De la frugalidad y mortificacién» no
abarca debidamente su contenido. Ademds de omitir la referencia a la
salud, esencial en todo él —como aparece claro en la exposiciéon misma—,
restringe la mortificacion, reduciéndola al &mbito de la comida y bebida,
al hablar solo de frugalidad y olvidando lo referente a la ropa y al descan-
so. De hecho, en la exposicion la «frugalidad» se convierte justamente en
«austeridad» (p. 120).

El expositor enmarca su contenido en la antropologia agustiniana de
la que sefiala tinicamente su relacion con el pecado original (p. 108) sin
apenas especificar més, esto es, sin concretar las consecuencias del mismo
en la temética del capitulo.

El texto no suscita cuestiones de mayor calado y su exposicién no
suscita ninguna extrafieza significativa. No obstante, induce a hacer algu-
nas observaciones. El expositor sostiene que los monjes «ayunaban practi-
camente todo el afio, excepcién hecha de los domingos, las solemnidades,
el tiempo Pascual y el de Navidad» (p.112), por lo que «practicamente
durante todo el afio habia solo un momento de refeccién en el comedor
monéstico y era a la hora de nona» —la comida o coena— (p.114). Pero
si la realidad fuera esa careceria de sentido la exhortacién que el obispo
hace a los monjes en cuaresma a aumentar sus ayunos en esos dias (s.
205,2); si podian aumentar los dias de ayuno, es porque el calendario se
lo permitia. Llama asimismo la atencion la referencia repetida a la edad



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 539

considerable de algunos monjes, como motivo para dispensar del ayuno
(pp- 111;118; 121; 176), algo sobre lo que calla de forma absoluta la Regla
que sefiala como justificacién unicamente el anterior régimen de vida. La
exhortacion a escuchar la lectura sin alboroto ni discusiones se explica por
la costumbre de interrumpir al lector cuando algo no se habia entendido
0 no se estaba de acuerdo con ello, aduciendo ejemplos que, a nuestro
parecer, no son aplicables a la situacién concreta del comedor monastico
(pp- 115-116); en todo caso, ;a quién preguntaban los que provocaban el
alboroto y suscitaban las discusiones? Por ello, surge la pregunta de si el
alboroto y las discusiones no hallan explicacién en el texto mismo y guar-
dan relacién con lo afirmado inmediatamente después de que algunos se
sentian molestos y hasta le parecia injusto el trato especial en la dieta que
recibian algunos.

Sorprende la interpretacion cristoldgica del hecho de que los ricos
han descendido a un nivel de vida inferior al entrar en el monasterio, ha-
ciendo de ellos nuevos «samaritanos» como Jesuds y sacando como con-
clusién que la vida monéstica tiene una finalidad cristoldgica y espiritual
fundamental: la identificacion con Cristo. Esta interpretacion tiene el in-
conveniente de ser solo aplicable a los monjes de clase social alta y no
a la vida monaéstica en cuanto tal. El expositor advierte la incoherencia
y presenta también un similar «descenso» de los monjes de procedencia
humilde: un «descenso» no social, sino interior: el que va de la soberbia
a la humildad (p. 123). Solo que aqui no hay imitacién de Cristo pues
su descenso no partié de ninguna soberbia. Por otra parte, este «descen-
so interior» ;deben practicarlo solo los pobres? En realidad se trata de una
trampilla que no resuelve el problema y permite deducir que la soluciéon
no es acertada.

La conclusion del capitulo es interpretada en clave de pobreza y de
compartir bienes, pues en las comunidades agustinianas «la pobreza no es
solo un elemento ascético ad intra, sino que implica también poder com-
partir ad extra con los necesitados» (p. 126). Nada tenemos que oponer a
la afirmacidn, salvo que no es su lugar. El problema aqui no lo constituyen
los bienes materiales en si mismos, sino el monje que no quiere despren-
derse de determinadas comodidades que le otorgé una enfermedad ya
superada.

Por 1ultimo, a propdsito de la afirmacion tomada de Séneca, segtin la
cual es mejor necesitar menos que tener mucho» —el texto de la Regla



540 PIO DE LUIS VIZCAINO

dice «tener més», que no es lo mismo—, el expositor trae oportunamente
a colacion la tesis agustiniana del «oro de los egipcios», es decir, la legiti-
midad para apropiarse la parte de verdad que atesoran los paganos.

Capitulo cuarto

Este capitulo es especial para el expositor y para nosotros. Para ¢l
porque —a su parecer — san Agustin lo escribié de prisa, de un modo de-
masiado precipitado, sin tiempo para revisarlo y corregirlo (p. 130), razén
por la que resulta dificil seguirlo y requiere ser leido varias veces para
entenderlo, juicio cuyo fundamento examinaremos mas adelante. Para no-
sotros, porque es el capitulo de la Regla cuya exposicion nos deja més insatis-
fechos y con la que nuestro desacuerdo es mayor.

El desacuerdo comienza ya en el epigrafe que lo preside: «De la
guarda de la castidad y de la correccion fraterna», El expositor destaca
especialmente esta ultima (p. 129), opinando que el capitulo estd formal-
mente dedicado a ella (p.154) y considerandola una herramienta comuni-
taria (pp. 129;141;142;157). Nada tenemos que oponer a su primera parte
—«la guarda de la castidad»—, pues consideramos que trata de ella; mas
aun, que es su tnico tema. Primero porque, del segundo al séptimo, todos
los capitulos son monotemadticos. Luego porque, dejando de lado por aho-
ra que el santo asigna la «correccion» (corripere/correptio) tinicamente al
prior y que a los demas hermanos asigna solo hacer la oportuna «adver-
tencia» (admonere), juzgamos que el capitulo no versa sobre la «adverten-
cia/correccion», aunque es obvio que habla abundantemente de ellas, solo
que especificamente en relacion con la castidad.

El desacuerdo sigue en relacion con las faltas del monje que han de
ser objeto de esa «advertencia/correccidon»; segtin el expositor, se trata de
todas las faltas y conducta inadecuadas que pueda cometer el monje (pp.
143; 157); de «todos los defectos y faltas contra la disciplina monéstica»
(p- 129), de cualesquiera otros vicios (p. 141); de todo tipo de faltas, aun-
que «ejemplarizadas en la faltas contra la castidad» (p. 157). A nuestro
parecer, el autor de la Regla solo piensa en pecados relacionados con la
castidad. Mas adelante aduciremos las razones.

El expositor enmarca también el contenido de este capitulo en la an-
tropologia agustiniana de la que sefala su relacién con el pecado original



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 541

sin especificar més, esto es, sin concretar las consecuencias del mismo en
la temaética del capitulo.

A propdsito de IV,2 que habla de las salidas del monasterio le extra-
fia que el texto de la Regla prescriba que los monjes deben ir juntos, sin
indicar cuantos. Pero tal extrafieza sobra aqui, si —como pensamos— el
santo se refiere a la salida de todos juntos, por ejemplo a la iglesia, de la
que hablara luego (IV, 6).

A propésito del comentario al hecho de ver mujeres y del fijar la mi-
rada en ellas, sorprende que trate como vanidad del monje el querer pre-
sentarse como objeto de deseo para la mujer y el querer provocarla» (p.
135). Por el contexto global del capitulo hay que pensar que san Agustin
no pretende sefialar vanidad alguna, sino la lujuria sin més. Mds adelante
(p-137), siempre a propésito de IV,4, vuelve a considerar el mirar a la mu-
jer como manifestacion de concupiscencia de los ojos —vana curiositas
(pp- 129; 131)— cuando lo que manifiesta es inequivocamente la concu-
piscencia de la carne. El expositor no ha tenido en cuenta que una y otra
concupiscencia no se distinguen por los sentidos a través de los cuales se
manifiestan, sino por el objeto deseado indebidamente: un conocimiento
indebido en la primera y un placer indebido en la segunda, sin que impor-
te el sentido por el que accede a él. Todavia mas adelante (p. 139), pero a
proposito de IV,5, el expositor parece caer en el mismo error al advertir
en el monje la presencia de las tres concupiscencias de 1 Jn 2,16 —«tres
vicios que quedan patentes en su accion inmoral» (p. 138)—: la compla-
cencia del monje en mirar y ser mirado por una mujer —manifestacion a
la vez de la curiosidad de los ojos y de la concupiscencia de la carne— y la
ambicién mundana —presentada ahora como soberbia, para que cuadre
con el texto judnico—, consistente en creer que puede engafiar a Dios
haciendo algo que €l no va a ver. Solo que, a nuestro parecer, ni el mirar
a la mujer se puede considerar aqui propiamente como manifestacion de
la concupiscencia de los ojos, ni el supuesto pretender engafiar a Dios
como manifestacion de ambicién mundana. El expositor —como ya antes
(p- 137)— llama a la tercera concupiscencia «soberbia de la vida», no ad-
virtiendo que san Agustin siempre habla de ella como «ambicién munda-
na», salvo al final de su vida en la Réplica a Juliano, donde la menciona
como superbia vitae solo por atenerse al modo de hablar de su adversa-
rio —sicut ipse posuit (c. Iul. imp. 4,18)—. En la pagina siguiente insistird
todavia en que el monje sigue dominado por los tres vitia (p. 140) en la



542 PIO DE LUIS VIZCAINO

circunstancia concreta de que trata el capitulo.

(Tenia el monasterio destinatario de la Regla una iglesia en el que se reu-
nian los monjes con el pueblo fiel para la liturgia? Tal es el parecer del autor del
estudio al exponer la recomendacion de san Agustin referente a la guarda de la
santidad donde haya mujeres (IV,6), pero sin aportar prueba alguna. Personal-
mente consideramos que es un anacronismo hacer del oratorio privado
del monasterio (II,2) una iglesia para el culto publico, habida cuenta de
que san Agustin lo presenta solo como lugar de oracién privada del monje
cuando disponga de tiempo para ello (I1,2) y, sobre todo, que los monjes
asistian al culto en la Basilica de la Paz de la ciudad, siendo uno de los
destinos de las salidas del grupo de que ha hablado antes (IV,2), distinta
de las salidas en grupos menores reguladas en el capitulo siguiente (V,6).

En los cuatro ultimos paragrafos, el expositor parece haberse perdi-
do. Con redaccion un tanto farragosa, escribe: «en el caso concreto de la
correccion fraterna no hay un relato lineal donde se puede ver un proceso
de edicién o revisidn, sino mds bien una cierta prisa por redactar un docu-
mento de uso doméstico y préactico que puede ser leido varias veces para
poder llegar a entenderlo, a pesar de la alteracién del orden 16gico de la
exposicion» (pp.215-216). No obstante esas repetidas lecturas nos parece
que no lo ha entendido. El primer error, segin nuestro parecer, estd en
ampliar el procedimiento que propone la Regla a todo tipo de faltas, a
pesar de que el texto sigue refiriéndose exclusivamente a las miradas libi-
dinosas (IV,10). Un segundo error consiste en juzgar que el santo presenta
un Unico protocolo de actuacién en ambos paragrafos, cuando en realidad
ofrece dos: uno evangélico —fiel a Mt 18,15-17— en IV,8, con tres etapas:
advertencia en privado del testigo de la falta, presentacion de testigos y
delacion a la comunidad, seguida de sancidn, al que sigue un segundo que
adapta ese protocolo general a la realidad monéstica en IV,9, que consiste
en afiadir una etapa maés: la informacién al prior, previa a la presenta-
cién de otros testigos. Las etapas de este segundo protocolo serian, pues,
estas: advertencia en privado del testigo de la falta, informacién de este
al prior, presentacién de los otros testigos y delacién ante la comunidad,
seguida de sancién propuesta por el prior o por el presbitero. No tiene
sentido, pues, atribuir la admonitio de IV,9 al prior, pues la ha hecho el
testigo inicial, que, viendo que el culpable no le hizo caso, inform¢ de la
falta del monje al prior. No parece correcto traducir el verbo convinco por
convencer —el trasgresor no necesita ser convencido de su transgresion,



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 543

pero si quedar convicto de ella, si la niega—; a nuestro parecer, tampo-
co es correcto afirmar que el prior ha de llamar a los testigos sin que lo
sepa el acusado (nescienti), porque no lo permite la gramatica y porque
el «ignorante» es precisamente el prior que no sabe quién dice la verdad,
si el acusador o el acusado que niega la acusacién. En IV,9 aparecen por
primera vez del prior y el presbitero juntos. De ellos nos ocuparemos a
proposito del capitulo séptimo.

La exposicion de IV,10 comienza con estas palabras: «Este punto de
la Regla extiende la correccion fraterna a todos los demas vicios o peca-
dos que puedan cometer los monjes» (p. 152), idea que el expositor ha
repetido varias veces en las paginas anteriores, como ya sefialamos. El lec-
tor ya sabe que es uno de los puntos en que discrepamos del expositor. A
nuestro parecer, el autor de la Regla sigue refiriéndose exclusivamente a
los pecados contra la castidad y el expositor ha interpretado erréneamen-
te el texto en el que se lee: «y lo que he dicho de no fijar la mirada, obsér-
vese con diligencia al observar, prohibir... los restantes (ceteris) pecados
...». Tres razones avalan lo afirmado. La primera que el santo no se sirve
del indefinido reliquis —el resto de un todo cualquiera—, sino de ceteris
—el resto en un determinado conjunto en contraposicién con otros ele-
mentos del mismo ya considerados, en este caso los pecados relacionados
con la mirada—. La segunda, que el tema de la castidad sigue presente en
el caso contemplado en IV,11, aunque solo en la circunstancia contempla-
da en el texto. La tercera, que en lo que precede no se sefiala ningiin otro
pecado que no sea contra la castidad, y en cambio si se mencionan otros
comportamientos indebidos, distintos de la mirada, opuestos a esa virtud:
en IV4 se lee que el apetito desordenado lo excitan el tacto, el afecto (y
las palabras), ademas de la mirada. A partir de ese momento, por las razo-
nes que aduce alli mismo —«y no digdis que tenéis el alma casta, si tenéis
deshonestos los ojos...»—, el santo se centrd solo en la mirada. Llegado
a IV,10, decide extender también a los pecados previamente aparcados
el protocolo de actuacion propuesto, con sus dos momentos: la amones-
tacion inicial que busca la correccién del culpable —cuando se descubre
(inveniendis) y se censura (prohibendis)—,y, si esta no se produce de in-
mediato, la actuacion posterior (delatar, dejar convicto y sancionar). El
objetivo del santo parece ser instituir una especie de estado de derecho
que salvaguarde, hasta donde el acusado quiera, su honor, evitando que
su falta llegue al conocimiento de los demads. No entender 1V,10 asi con-



544 PIO DE LUIS VIZCAINO

vertiria el monasterio en un estado policial, en el que todos se mostrarian
como inquisidores implacables de los demas.

De hecho, el expositor no parece haber entendido correctamente
IV,11, comenzando por su lugar en la estructura del capitulo. Vale como
prueba de ello su opinién de que la tltima afirmacién de 1V,10 —«con
amor a los hombres y odio a los vicios»— «podia haber sido una perfecta
conclusion para el capitulo, muy al estilo clasico y agustiniano» (p. 153).
Tal afirmacién deja entender que no ha reparado en que IV,11 viene en
cierto modo reclamado por IV,7 por la correlacién existente entre «el mal
ya comenzadoy (IV,7) y el mal que «ya ha avanzado» (IV,11). Ademads, al
no haberse percatado de que en IV,11 el autor de la Regla contempla la
aplicacion precisa del protocolo previamente descrito, le resulta extrafio
e ilégico cuanto afirma, hasta el punto de aseverar que «estas palabras de
san Agustin parecen estar en contradiccion con lo que se contempla des-
pués» (p. 156). La diferencia estd en que en IV, 8-9 el santo contemplaba
solo el caso de que el acusado rechazara la acusacion, con la consecuencia
de que se abria el proceso sancionador, mientras que en I'V,11 contempla
primero la posibilidad de que el acusado confiese abiertamente su culpa,
lo que significaria que el caso quedaba cerrado, sin necesidad de sancién
alguna, con la sola recomendacion de orar por él, y, en un segundo mo-
mento, también la posibilidad de que rehtuse reconocerla —en concreto,
que sea sorprendido cometiendo la falta y, aunque la niegue, quede con-
victo de haberla cometido—, circunstancia en que se seguirdn los pasos
procesales y al final recibird la sanciéon oportuna, ahora més grave (gra-
vius) porque ha ido més alld de la simple mirada. El expositor, en cam-
bio, interpreta el reconocimiento espontdaneo de la falta como ejercicio de
puro cinismo ante la comunidad (pp. 130; 156) y se sorprende de que se
vaya de rositas, e incluso con el premio de que se ha de orar por él. Y como
le parece extrafio que a ese supuesto cinismo no se le asigne sancién al-
guna, imagina que también la recibi6: «Asi, pues, ambos deben recibir un
castigo y por ambos es preciso orar» (p. 157). El doble castigo lo deduce
del comparativo gravius, cuyo término de comparacion entiende que seria
el supuesto castigo —pues de él nada dice el texto agustiniano— mere-
cido por el que confesé espontdneamente su culpa, cuando lo légico es
pensar en el merecido por quien peco solo con la mirada.

Pero hay mas. El expositor da por hecho que la recepcién de cartas o
regalillos es, sin més, prueba de una relacién afectuosa inaceptable entre



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 545

un monje y una mujer. Error que podia haber evitado si, en linea con el
método seguido en todo el libro de presentar paralelos en la obra agus-
tiniana a lo prescrito en la Regla, hubiese sefialado que san Agustin tam-
bién recibia cartas y regalos de mujeres. Por otra parte, parece no haber
advertido el valor enfatico que al respecto tiene en el texto la expresion
adverbial «a escondidas» (occulte) —que solo al final toma en considera-
ciébn—, en cuanto indicadora de la circunstancia que permite sospechar
que tal relacién no es moralmente limpia. En el caso de no darse esa cir-
cunstancia, el santo no tendria nada que objetar a recibir cartas y regalos,
que él mismo recibia (ep. 263,1.4).

Llama igualmente la atencién que considere probable que la mujer
con la que supone que el monje habia entablado una relacién afectiva
—de la que serfa prueba tnica el envio y recepcion de cartas y regalitos —
era una mujer del pueblo, carente de formacién y que «probablemente no
sabia leer» —«seguramente no perteneceria a las clases mas elevadas» (p.
155)—, por lo que tenia que acudir a otra persona para que le escribiera
y leyera las cartas, extendiendo asi el radio del escandalo provocado por
su relacidn afectiva. Mas ;por qué las remitentes de las cartas y regalos
tenian que ser mujeres de clase social baja, y no mujeres de clase alta
que supieran leer y escribir? (pp. 154; 155). El expositor ha olvidado su
insistencia en que en el monasterio habia monjes de las mas altas clases
sociales (cf. pp. 84; 85; 90; 91; 93; 107; 118; 122; 123; 128; 155, etc.) con los
que bien podian mantener correspondencia mujeres de su misma catego-
ria social. La interpretacion mds verdadera suele ser la mas facil. Non sunt
multiplicanda entia praeter necessitatem.

Capitulo quinto

El titulo que presenta «Del uso de las cosas necesarias y de su diligen-
te cuidado» es restrictivo al pasar por alto la administracién de los bienes.

El capitulo es entendido como la aplicacién préctica del principio
esencial de la comunidad de que todo debe ser comtn (p. 181), tomando
en consideracion una serie de circunstancias concretas de la vida cotidia-
na de los monjes (p. 159).

Importante consideramos que, tanto en la traduccién como en la ex-
posicién, se haya omitido el adverbio etiam de V,3 por su valor enfatico:



546 PIO DE LUIS VIZCAINO

«incluso si se trata de sus padres o allegados». Por otra parte, la traduc-
cién dada del cap. 22 de la Vida de Agustin escrita por san Posidio no es
correcta, pues el posesivo sua se refiere a vida, no a mesa, esto es: «Quien
gusta roer con sus dichos la vida de los ausentes, sepa que la suya (su vida)
es indigna de esta mesa» (p.164). Se afirma que el debate de san Agustin
con Fortunato tuvo lugar en las termas de Sosius en Cartago, en vez de
en Hipona (p. 170), pero se trata sin duda de un descuido, pues en nota
ofrece el dato correcto.

Entre las afirmaciones que nos han sorprendido, la primera es la de
que los «hdbitos» eran distribuidos al azar entre los hermanos (p. 163),
pues, dejando de lado que el texto no lo afirma, parece muy poco proba-
ble, porque supondria que todos los monjes estaban cortados por el mis-
mo patrdn de altura, gordura o delgadez (cf. 1,3). También nos ha sorpren-
dido la suposicion de que entre las cosas que los padres podian llevar a sus
hijos en el monasterio se contaban pafios para confeccionar ropa interior
o la de que el color de los «hébitos» era el natural de la tela por motivos
econdmicos (p. 168), el juzgar curioso que san Agustin sefiale la fiebre
como signo de enfermedad (p. 176), la aseveracién sin duda prescindible
de que los enfermos estdn en una situaciéon mas grave que los débiles (p.
176) y la informacién, ahora obvia, de que en las obras agustinianas «nos
encontramos con monjes que saben leer y escribir». Esto tltimo, después
de haber sefialado, inmediatamente antes, con toda razén que la lectura
era necesaria para el rezo y el canto de los salmos «en la —hipotética, pen-
samos nosotros— version nueva que san Agustin habia preparado para el
monasterio» (pp. 179; 180).

Capitulo sexto

El titulo asignado «De la pronta demanda del perdén y el generoso
olvido de las ofensas» es correcto en cuanto que incluye las dos actitudes
exigidas al monje ante una ofensa hecha o padecida —pedir perdén y
perdonar —, pero ilégico, pues carece de sentido mencionar aqui el «olvi-
do» de la ofensa recibida porque olvidar no depende de la voluntad del
hombre. De hecho, con frecuencia olvidamos lo que no queremos y no
olvidamos lo que queremos olvidar y, por otra parte, si hay olvido no tiene
cabida el perdén que se exige al monje.



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 547

El expositor excede de nuevo indebidamente lo que afirma la Regla,
al considerar que el santo contempla «otras muchas (faltas)» (p. 186), ade-
mads de las tres explicitamente mencionadas —afrentas, insultos, o echar
en cara alguna culpa—, que tienen en comun el haber sido causadas por
la lengua (emissa ... ex ore vestro) y para las que presenta el remedio es-
pecifico.

Sorprendentemente considera «un interesante paréntesis» que intro-
duce «una breve reflexion sobre la oracion» un texto de VI,2 —«Y esto
por vuestras oraciones...»— que resulta necesario en la légica del discur-
s0, en cuanto que sirve para justificar la necesidad del perdén que acaba
de demandar (p. 186). Ademads, al afirmar que «una oracién que se hace
con maés frecuencia se hace mas perfecta y correcta» (p. 186), como mini-
mo se aparta del texto que no constata un hecho, sino que manifiesta un
deber (habere debetis).

Mas en general, mientras el texto agustiniano pone mayor énfasis
en la exigencia de pedir perdon que en la de perdonar, el expositor hace
justamente lo contrario —«lo mismo el monje que no quiere perdonar de
corazon, o que nunca quiere perdonar...», escribe €l (p. 188), mientras el
santo habla de quien «no quiere pedir perdon o no lo pide de corazén»—.
De hecho, el hermano que se libra de la expulsion, a pesar de que su
«permanencia en la comunidad no tiene sentido», no es uno que rehisa
perdonar, sino uno que se niega a pedir perdén. Ademas, la explica-
cién dada de este proceder —«la comunidad es también una escuela de
reconciliacion, y es preciso tener paciencia con ellos» (p.187)—, no sirve,
habida cuenta de la expulsion exigida en IV,9, a pesar de que se trata de
la misma comunidad. ;O es que en este otro caso deja de ser escuela de
reconciliacion? Tampoco parece que sea aplicable al caso de ese monje
recalcitrante la comparacion con el de Adan y Eva en el paraiso, pues aqui
no se habla de «dejarlo marchar de la comunidad». Tampoco es correcta la
conclusién de que ese monje «no puede decir, como san Agustin, pondus
meum, amor meus» (p.188), pues, aunque refiriéndose a otro amor distin-
to de aquel en que pensaba el autor de las Confesiones, nada le impide
decirlo.



548 PIO DE LUIS VIZCAINO
Capitulo séptimo

El titulo asignado —«Ceriterios de gobierno y obediencia» — recoge
el niucleo de lo contenido en el capitulo, en relacién con el gobierno de la
comunidad.

Es obligado comenzar diciendo que la presentacion que hace el ex-
positor del gobierno de la comunidad estd viciada en origen por no haber
tenido en cuenta la distincion clara entre los conceptos latinos de potestas
y de auctoritas —presentes ambos en el capitulo—, de la que no hace
mencién. El primer concepto se ubica en el &mbito juridico y el segundo
en el &mbito moral del rango, de la categoria y del prestigio, De la potestas
es sujeto posesor solo el prior (qui vobis praeest) — potestate dominantem
(VIL,3)— y de la auctoritas, los encargados de «menores» (regendi aucto-
ritas) (V1,3), el prior —se deduce del comparativo (maior) en el mismo
capitulo— y el presbitero —posesor de la maior auctoritas (VIL,2). Tras
la potestas del prior y la maior auctoritas del presbitero procede ver la
doble condicién de los monjes: miembros del monasterio y miembros de
la Iglesia. La autoridad de que goza el presbitero remite a su categoria su-
perior, dado que la condicién de cristiano del que mora en el monasterio
tiene rango superior a la de monje. Por tanto, al indicar que el presbitero
tiene una maior auctoritas —«autoridad»— no se afirma que posea mas
poder juridico que el prior en orden a mantener la disciplina en el monas-
terio, sino que su competencia se refiere al ambito superior de la fe y de
la gracia. La situacion descrita se puede comparar con la de una comuni-
dad religiosa actual que goza de exencion: en ella es el prior quien tiene
el poder (potestas) para gobernar la comunidad conforme a las normas
que ella se ha dado, mientras que el obispo tiene sin duda mayor rango
(auctoritas), pero no poder (potestas) para intervenir en el gobierno de la
comunidad, aunque el prior —laico— tenga que recurrir a él en asuntos
que le superan, como son los relativos a la vida de la gracia.

Probablemente el expositor se ha dejado llevar por el hecho de que
la lengua espanola usa el término autoridad para designar a quien tiene
el poder juridico y de ordinario no distingue los conceptos —acepciones
primera y tercera del término, segtin el Diccionario de la Real Academia
de la Lengua Espafiola—. En lo que sigue, el poder juridico (potestas) 1o
designaremos con autoridad —sin comillas— y el rango, la categoria (auc-
toritas) con «autoridad» —con comillas—.



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 549

A nuestro parecer, no distinguir ambos conceptos ha impedido al ex-
positor integrar debidamente los datos del capitulo de la Regla. De ese
error proviene el hablar en plural, refiriéndose a quienes tienen autoridad
dentro de la comunidad (pp. 193; 194), a pesar de que, segiin la Regla,
solo la posee uno (qui vobis praeest) —el prior—, suponiendo errénea-
mente que la tiene también el presbitero (p. 193), a pesar de que de este
solo afirma que tiene «mayor ‘autoridad’». Al admitir la existencia de dos
autoridades, el expositor ha tenido que decidir cudl de ellas es superior a
la otra, sosteniendo indebidamente que la autoridad del presbitero —de
la cual, no habla el texto— es mayor que la del prior, como ya aparece
—se afirma— en otros capitulos de la Regla (IV) (pp. 196; 193). Segtin el
expositor, pues, el presbitero posee la autoridad méxima en el monasterio,
por encima de la del prior (pp. 147; 193; 195), por lo que debe cuidar de
todos los miembros de la comunidad —algo que debe hacer el prior, salvo
en el dmbito superior de la gracia—. Pero —cosa extrafa— a pesar de
esa su condicidn, el presbitero «estd colocado junto al prior al frente de la
comunidad para serle de ayuda en el gobierno» (pp. 35; 55; 130; 147; 157,
195;204) —jel superior, puesto para ayudar a su inferior! A la mayor au-
toridad del presbitero asigna el guardar la disciplina y enmendar las faltas
y eventuales desérdenes (p. 195), algo que el texto declara explicitamente
que es competencia del prior (VII,2.3). Hay que tener en cuenta, ademas,
que, en el capitulo séptimo, el autor de la Regla no ordena nada al presbi-
tero, limitandose a hacer dos constataciones: que tiene la cura de todos los
monjes y que posee la maior auctoritas. El expositor insiste en que el pres-
bitero es una figura que tiene mads autoridad que el prior, como si el texto
le atribuyese alguna, pues solo le asigna «autoridad» de la que goza tam-
bién el prior y quien estd al frente de «menores» —la «autoridad» para
gobernar (VI,3)—, aunque menor en ambos casos. A pesar de reconocer
al presbitero mas autoridad que al prior, sostiene que este es /a autori-
dad dentro de la comunidad, aunque se afiada que la gobierna acompaifia-
do por aquel (pp. 83; 199-200; 204). Tanto el presbitero como el prior,
ejercen sus respectivas funciones al imponer las penas al monje transgre-
sor, como se seflala en IV, 9y 11. En el aspecto sancionador, parece l6gico
asumir que el prior sanciona el quebrantamiento de la disciplina mon4s-
tica, y el presbitero el quebrantamiento de la moral cristiana, si fuera el
caso, respondiendo a la doble condiciéon del monje que el expositor no
contempla.



550 PIO DE LUIS VIZCAINO

Sorprende la afirmacién de que el prior no disfruta de ningiin honor
(p. 205) a pesar de lo afirmado en VII,1 —honore servato— y en VII,3
—honore coram vobis praelatus sit vobis— .Y, a propésito de esto, no adver-
timos ninguna paradoja en el hecho de que el prior preceda por honor a
los demas monjes y a la vez esté prostrado ante Dios (p. 197). Si Dios le ha
puesto al frente de ellos es 16gico tanto el honor que recibe de ellos como
el humilde servicio —substratus sit— que les presta en obediencia a él.
Ante la prescripcion al prior de que «imponga miedo» (metum impo-
nat) (VIL,3), resulta comprensible cierto reparo a ofrecer una traduccién
literal —«infunda miedo» —. Eso explica que el expositor haya suavizado
la expresion en la forma «infunda respeto» —aunque el respeto que se le
debe ya ha sido expresado previamente incluso en el mismo paragrafo—,
pero cayendo en cierta incoherencia, pues no muestra tal reparo cuando
justamente en la linea siguiente acepta la traduccion «prefiera ser amado
por vosotros a ser temido». ;Qué diferencia hay entre el miedo en un caso
y el temor en otro? Por otra parte, la dificultad se diluye si se considera
a quién ha de infundir miedo: por el contexto solo puede ser Dios «ante
quien —afiade— debera dar razén de su actuar con los monjes» (VIL,3).
De VII A4, el expositor concluye que la obediencia nace del amor y
de la compasion, afirmacién que se ha convertido en los tltimos aflos en
un tépico en los escritos sobre la obediencia segtin san Agustin. Pero ;es
aceptable tal afirmacion? Nuestra conviccion es que no; que, segtn el te-
nor literal de la Regla, la obediencia surge de la fe, de acuerdo con la afir-
macion inicial de que hay que obedecer al prior «para no ofender a Dios
en él». Aceptar la estrecha vinculacién entre el prior y Dios reclama vin-
cular la obediencia a la fe: se obedece al prior porque se le cree represen-
tante de Dios. Y solo en un segundo momento llega la exigencia del amor
y de la compasion hacia quien Dios ha puesto al frente de la comunidad.
El sintagma inicial tanquam Patri (V11,1) puede ser otra prueba de
que la obediencia surge de la fe, si, en vez de traducirlo «como a un pa-
dre», se traduce «como al Padre», es decir, como a Dios. El expositor ha-
bla de «la nueva familia que se ha conformado en la comunidad» (pp. 91;
92). Pero ante esta afirmacion cabe preguntarse: ;cudl es el fundamento
sobre el que se constituye esa nueva familia? Si es al prior al que hay que
obedecer «como a un padre» (p. 194,1), ;cudl es el fundamento de su pa-
ternidad? ;En virtud de qué es padre de los monjes? ;Cabe una paternidad
temporal como en principio se supone la duracién de la funcién de prior?



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 551

Y mads aun, ;como es también hermano de ellos, seglin se repite en el
texto —«en el monasterio todos se convierten en hermanos» (pp. 91; 94;
194;195)—? (No lo eran ya antes de entrar en ¢é1? ;Cudl es el fundamento de
esa nueva fraternidad? ;Hay alguna nueva filiaciéon divina? Entonces el
Padre seria Dios, no el prior. ;O hay por medio algtn incesto, obviamente
espiritual, por el que el prior es a la vez padre y hermano? Por otra parte,
(no ordena el evangelio no llamar padre a nadie en la tierra més que a
Dios (Mt 23,9)? ;No serd que ese Padre es Dios, pues se le ofende a él si
no se obedece al prior? (VIL,1). ;Cémo es que se trata de una concepcion
horizontal de la obediencia (p. 194), si no practicarla implica ante todo
ofender a Dios? El ejemplo de los ciervos que atraviesan un rio (p. 194) no
parece que sirva como imagen de la autoridad porque su funcién de guia
ni tiene lugar por turnos en el que participan todos por igual, ni es opcidon
individual y personal.

Capitulo octavo

El titulo de este ultimo capitulo —«De la observancia de la Regla» —
recoge bien su contenido. Es el tema de sus dos pardgrafos, aunque desde
aspectos distintos.

Segun el expositor, la Regla debe servir al monje como un espejo
para ver en ella «si la imagen de Cristo se va formando en su corazény.
Mas alla de que esta idea no aparece en el texto, la reflexion la centra en la
Escritura como «primer» espejo, ante el cual el creyente y el monje se de-
ben confrontar todos los dias con su personal realidad. Luego indica que
la Regla funciona como un «segundo» espejo, «donde se recuerdan algu-
nas palabras de la Escritura, y a la luz de la misma, se hace una reflexion
sobre la vida en comunidad». Pero, si hemos entendido bien, porque falta
claridad, propiamente la Regla no seria un espejo porque funciona como
tal solo en cuanto que contiene palabras de la Escritura. Es idea que pa-
rece confirmar poco después cuando afirma que «la alusién al espejo... es
ante todo una referencia a las Escrituras, que son el espejo en el que se
contempla el monje» (pp.214-215). Considerada como una interpretacion
de la Escritura, leer la Regla equivale a leer la Escritura (p. 216). Segtn
ello, propiamente no cabe hablar de un «primer» y de un «segundo» es-
pejo, pues solo hay uno: la Escritura. Juzgamos que este planteamiento



552 PIO DE LUIS VIZCAINO

cambia el sentido del texto de la Regla, pues el espejo mencionado en ella
hay que entenderlo como referencia directa a la Regla en si misma. En é1
se puede mirar el monje, pero en cuanto monje, igual que en la Escritura
se puede ver el cristiano en cuanto cristiano.

Para concluir, nos sorprende la afirmacién —carente de una correcta
correlacion de los tiempos verbales— de que «antes de ser llamado, el
monje estaba fuera de la casa de Dios, ahora se encontraba en ella y tiene
el privilegio de alabarlo» (p.216). ;Qué entiende el expositor por «casa de
Dios»? Del texto se deduce que el monasterio. Pero entonces, ;no es casa
de Dios la Iglesia? ;Alabar a Dios es un privilegio exclusivo del monje?

Conclusion

Con su libro, E. Eguiarte ha hecho un buen servicio al publico de
lengua espanola, al ofrecerle en un solo volumen, una presentacion, bien
documentada, de los numerosos problemas criticos que atafien a la Regla
de san Agustin, y una exposiciéon completa y amplia de ella, junto con la
traduccion espafiola de los tres textos mads significativos de la tradicion
manuscrita: el Reglamento del monasterio (Ordo monasterii), la version
femenina de la Regla (Regularis informatio) y la Regla misma (Praecep-
tum) y, en el caso de esta dltima, también el texto latino.

Por lo que se refiere a la exposicién en cuanto tal, al término de su
lectura echamos de menos una presentacion global de lo que piensa ha-
ber aportado a la comprensién del texto agustiniano. Por nuestra parte,
en su momento sefialamos aspectos de ella puestos de relieve. En cuanto
a la doctrina especificamente monastica valoramos la apreciacion de que
«lo esencial en la vida monéstica agustiniana es la comunién en la co-
munidad» (pp. 81; 165) y echamos de menos un mayor desarrollo de la
relacion entre la una y la otra. En su conjunto nos ha perecido un estudio
bésicamente tradicional, sin aportaciones novedosas. Su tono general se
caracteriza por una mezcla de ensefianza y de exhortacion, combinando
con frecuencia el lenguaje tradicional mondstico con otro de la espiritua-
lidad posterior.

Como suele acontecer en las obras de invitacion o de encargo (p. 15),
no dudamos que la presente ha exigido al autor un trabajo intenso y rapi-
do, quiza hasta precipitado, sin el tiempo necesario para la maduracién de



UN NUEVO ESTUDIO SOBRE LA REGLA DE SAN AGUSTIN 553

las ideas y la oportuna revision, como el autor supone que sucedio al autor
mismo de la Regla en su capitulo cuarto (p. 215). Fruto de ello seria los
datos o ideas que parecen escritas a vuela pluma, pasando sin la suficiente
reflexion de la mente al papel. Tratdndose de un estudio sobre la Regla
lo correcto hubiera sido, segtin nuestro parecer, distinguir entre lo que es
ensefianza de ella y lo que cabe deducir con légica de otros textos del san-
to, que, sin duda, forma parte de la espiritualidad agustiniana. Fruto tam-
bién de esa urgencia, cabe sefialar, en el aspecto mas formal, la aparicion
de incoherencias, que hemos sefialado; de tautologias —«quien obtenia
la libertad era un liber, alguien que por fin habia adquirido la libertad»
(p. 213)—; de datos cuestionables —«San Agustin estuvo casi todos los
dias de su vida enfermo» (p. 110); o extrafios, como suponer que el santo
se tenia a si mismo como referencia (externa) —«para el obispo de Hipona
no habria nada mas agustiniano que el desinterés individualista...» (p. 146)—;
o innecesarios ya por ser obvios —«los libros eran muy importantes en los
monasterios agustinianos» (p. 180)—, ya por estar fuera de lugar — «Cili-
cia, donde se encuentra Tarso, ciudad de la que Pablo era originario»
(p. 161)—, ya porque bastaba con presentar el nucleo del hecho —en el
relato sobre san Leobino (p. 122)—; de numerosas repeticiones que llevan
a pensar que, si el autor hubiera tenido en cuenta la causa brevitatis, el
numero de paginas del libro se hubiera reducido de forma perceptible.






Agustin de Hipona y Byung-Chul Han,
una meditacién sobre religion,
amor y filosofia

Jesus Cano Peldez

Estudio Teoldgico Agustiniano de Valladolid

ORCID: 0009-0001-3671-0560
jcano957@hotmail.com

Recibido: 1 septiembre 2025 / Aceptado: 4 noviembre 2025
|

Resumen: Se escogen dos autores repre-
sentativos de dos paradigmas vigentes en
filosoffa: uno nacido en la antigiiedad y
el otro perteneciente a los novisimos. Por
lo mismo, se pone a prueba la robustez
del primero y la pertinencia del segundo
para hacer una interpretacién del pre-
sente con sentido. Se les relaciona entre
si, siguiendo tres categorias generales de
la experiencia y del saber (religién, amor,
filosoffa) y usando referencias mutuas
textuales cuando las hay. Se investigan

puntos que les acercan y separan, que
radiografien sus discursos y que sugie-
ran nuevas lecturas en la biisqueda de la
verdad. Todo ello ajustado a la historia
de la filosofia, identificando tradiciones
influyentes y hallazgos que les otorguen
interlocucién con un sujeto conmovido y
movilizado moderno.

Palabras clave: amor, Dios, hermenéuti-
ca, persona, fenomenologia, Agustin de
Hipona, Byung-Chul Han.

The second Vatican Council and the subsequent
ecumenical dialogue

Abstract: Two authors representing two
current paradigms in philosophy are cho-
sen: one born in antiquity and the other
belonging to the most recent times. For
this reason, the robustness of the former

Estudio Agustiniano, Vol. 61 (2025) 555-597
ISSN: 0425-340X; ISSN—e: 2792-260X

and the relevance of the latter are tested
in order to make a meaningful interpre-
tation of the present. They are related
to each other, following three general
categories of experience and knowledge

@ DOI: 10.53111/ea.v60i3.1274



556

(religion, love, philosophy) and using
mutual textual references when availa-
ble. Points that bring them together and
separate them are investigated, exami-
ning their discourses and suggesting new
readings in the search for truth. All of
this is adjusted to the history of philoso-

JESUS CANO PELAEZ

findings that allow them to engage in dia-
logue with a moved and mobilized mo-
dern subject.

Keywords: Love, God, Hermeneutics,
person, Fenomenology, Augustine of
Hipo, Byung-Chul Han.

phy, identifying influential traditions and

Introduccion

Agustin de Hipona es un cldsico en filosofia y teologia. Byung-Chul
Han es un autor de sesenta y seis afos, de amplia produccién, con profu-
sa atencion medidtica y polemista en debates sobre canon y futuro de la
filosoffa, atento al fendmeno religioso ademas de amigo de la teologia. El
paso del tiempo no afecta la cosecha de elogios a Agustin. Han hoy, en la
cresta de una ola generada por una amplia audiencia, recoge entusiasmo 'y
devocién en diversos ambientes. Reconocido por él: «De hecho, mis libros
se leen sobre todo en los paises catélicos y también en los nérdicos, como
Finlandia o Suecia. En esas zonas, mis obras se leen porque se trata de
libros catdlicos. Yo soy catdlico» (2024d: 116). También se leen en su pais
de origen, Corea del Sur y otros. Y ya se sabe, quien despierta atencion
genera por igual inteligencia y chisme. Ambas cosas comparten.

(Sobre qué pueden conversar autores separados por dieciséis siglos
—uno nace el ano 354 d.C,, el otro en 1959 — que pueda interesar a quien
examina los tiempos y busca luces? Les une la bisqueda de sabiduria y
religion, el reclamo de libertad y dignidad a la sociedad en la que viven y
un deseo de compartir inquietud y hallazgos, significados y sentido. Mas
aun: el gusto de pensar y el asombro por lo mistico. La cultura del S. V' y
la Contempordnea del S. XXI, apariencia y distancias aparte, apetecen
noticia y verdad sobre religion, filosofia y arte.

Nuestra época se autopercibe como hecha para el cambio. Luis
Racionero intuye el S. XX como ‘contradictorio’ y cela al S. XXI como
‘ecléctico’ cuando afirma:

El siglo XX empieza con la decadencia y termina en el caos,
en teoria. En la préctica es un siglo de colosal progreso tecnolégico.
La divergencia entre desorientacion mental y contundencia material



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 557

lanza al hombre moderno en busca de un alma que concuerde lo fisi-
co y lo psiquico: por ahora no la ha encontrado y el siglo se cierra con
tension agudizada entre teoria y praxis (2000: 9).

En su vision, la ciencia progresa, la ética regresa «y el arte titubea»
(10). Problemas que resolver, por tanto. Un problema mads filoséfico es
«el orden en la multiplicidad». Otro afecta a la fe: «la armonizacién de la
ciencia con la religién». ; Como se imagina tal? En clave moderna:

Si la religion tiene como nicleo esa experiencia espiritual que es
experimental y repetible, entonces la ciencia puede aceptarla y respe-
tarla como otra forma de conocimiento, de tipo no racional, para ex-
plorar las realidades no materiales. ;Qué hay de malo en ello? (10).

Y apostilla: «Si la ciencia se ocupa de lo material y la religién de lo no
material, son complementarias, no antagdnicas, a menos que una se crea
con derecho a decretar lo que existe y lo que no, cosa que ninguna de las
dos puede hacer. Por eso estan condenadas a entenderse» (10). La sombra
del idealismo alemdn y un deslumbramiento prerreflexivo ante la ciencia
planean en su analisis.

Modernidad y malestar van de la mano. El malestar es aun figura
véalida para nombrar lo critico que es vivir. Se aplica por igual a fe y ra-
zon. Se encuentra por dentro y por fuera de la vivencia particular de cada
existencia humana. El fenomendlogo de la religién Martin Velasco escri-
bi6 sobre el malestar religioso en nuestra cultura. Con algunos cambios
de actitud y avances de reconocimiento, es —dice— «iluso pensar que
ya se ha conseguido la reconciliaciéon de la fe y la Iglesia con el pensa-
miento moderno» (1993: 46). Eilenberger termina su trilogia de analisis
de la filosofia actual con Espiritus del presente. Reivindica dos metaforas
acreditadas por el pensador moderno que narran el «malestar profundo»
que también percibe el fildsofo: la «del dormir y despertar [...] [y la] de la
prisién en un espacio interior cerrado (como una caverna, un laberinto o
un mosquitero)» (2024: 381-382).

Punto llamativo en la actualidad es la relacién Oriente-Occidente.
Decia Luis Racionero, con humor y cierta hipérbole:

Yo no sé si los orientales nos entienden, pero me consta que no-
sotros entendemos poco a los orientales, entre otras cosas porque no



558 JESUS CANO PELAEZ

sabemos casi nada —ni nos interesa— de su filosofia, su cultura y su
vision del mundo, que, desde luego, son considerablemente distintas
de las nuestras (1993: 8).

Pero no olvidemos que las relaciones comerciales y religiosas entre
Espafia y Oriente se dan desde el S. XVI y que a finales del S. XVIII Eu-
ropa acelera la traduccién de libros sagrados orientales. Otra cosa es la
recepcion que cada generacion hace del Oriente. Parece —dixit O. Paz—
que, en general, el hombre occidental viaja a Oriente, no tras lo Otro sino
detras de si mismo. Con Han hay oportunidad de ver cémo un oriental se
plantea la recepcién de Occidente.

Agustin es un norteafricano educado en Roma (cultura asumida y
encumbrada), de quien después se ha dicho que es el primer espiritu mo-
derno (Harnack) y que se adelanta a Descartes. ;Quién es Agustin? Han
es un emigrante de Corea del Sur que llega a Europa —Ia de religion en
retroceso, dicen— seducido por la literatura romantica alemana (Novalis),
se instala en la filosoffa idealista alemana (Hegel) para profundizarla (hara
una tesis sobre Heidegger) y termina re-descubriendo la religion cristiana
catdlica que trae de origen: cuenta que estd bautizado, estudia teologia y
reza (2022d: 125). «Yo soy catdlico» le hemos oido decir. En libros breves
se confronta con los maestros del pensamiento con estilo hechizante: sutil
retorica, intuicion contundente, finura critica con dosis de rebeldia y una
llamativa seguridad en si mismo. Salt6 a la fama en la segunda década del
S. XXI criticando y construyendo una teoria social del hombre digital y el
control de las comunicaciones (2024c; 2020f). ; Quién es Han?

Meditar confrontando a Agustin con un moderno fue animado por el
texto de Luigi Alici ‘Introduccién a la filosofia de San Agustin’. Alli dice:
«Volver a reflexionar sobre Agustin significa [...] promover una reconsi-
deracion total de los motivos mds auténticos de su pensamiento, también
de aquellos que aparecen més distantes de nuestro horizonte culturaly.
(1998:187). Pudiera suceder —continda— que

aspectos de aquella filosofia [la de Agustin] comprendidos mal o le-
janos a nosotros [los modernos] pueden incluso aparecer, paraddjica-
mente, como los més actuales, es decir, que esperan ser actualizados
y repensados en su valor mds radical, alimentando asi una confronta-
cién abierta con el pensamiento contemporaneo. (187).



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 559
1. Religion
1.1. Dios es amor

El Papa Francisco, en la enciclica Dilexit nos, recoge tres citas de
Han. Una viene a ser una lectura de la crisis final de la filosofia de Heide-
gger. Dice asi:

El pensar tiene que haber sido conmovido antes de trabajar con
conceptos o mientras se trabaja con ellos. Sin una emocién profunda
el pensar no puede comenzar. La primera imagen mental seria la piel
de gallina. Lo primero que hace pensar y preguntar es la emocion
profunda. La filosofia siempre sucede en un estado de animo funda-
mental (Stimmung). (1924: 20)

El Papa Francisco estd hablando del «amor del que es capaz el co-
raz6én» (20). El corazén que dilata el horizonte vital. ;Por qué habria de
encelar a la razén la conviccién general de que «cuando se capta alguna
realidad con el corazén se la puede conocer mejor y més plenamentex»?
(20). La crisis de Heidegger pasé por tener que aceptar que la razén no
es la gran sefiora que ordena y dirige la comprension de la realidad —
suefio moderno desde Descartes («pienso luego existo»), presupuestado
por Kant (con el apriorismo de la teoria critica) y consolidado por Hegel
(«todo lo real es racional y todo lo racional es real» segtin «la verdad [que]
es la totalidad») —.

El centro de la enciclica Dilexit nos es cristoldgico y judnico: «Dios
es amor» (I Jn 4,8). Un simbolo que la Iglesia ha escogido para expresar
tal afirmacidn es el ‘corazén’. El cristianismo no es la tinica cultura que lo
escoge. Dicho simbolo adquiere caracteres definitivamente unicos para el
cristiano por estar referido al amor de Jesucristo, que es verdadero Dios
y verdadero hombre para la fe. Los sentimientos de Jesus lo son de un
hombre, pero también de un dios, el cual espera, a su vez, amor de cora-
zo6n. Francisco prologa la cita de Han con ésta de Rahner: «lo més inti-
mo de la realidad es amor» (20). Este amor alcanza plenitud apoyado en
la gracia, los dones puestos por Dios en el ser humano, en ‘la capacidad
de ir a Dios’ que tiene el hombre, segiin la Memoria Dei (es la sintesis de
Agustin: «Dios mds intimo que yo mismoy).



560 JESUS CANO PELAEZ

Tal referencia fue tomada por Benedicto XVI —admirador de Agus-
tin— en su enciclica Deus caritas est, al decir:

La historia de amor entre Dios y el hombre consiste precisamen-
te en que esta comunién de voluntad crece en la comunién del pensa-
miento y del sentimiento, de modo que nuestro querer y la voluntad
de Dios coinciden cada vez mas: la voluntad de Dios ya no es para
mi algo extrafio que los mandamientos me imponen desde fuera, sino
que es mi propia voluntad, habiendo experimentado que Dios esta
mads dentro de mi que lo mas intimo mio (2005: 44-45).

1.2. La religion y Agustin

Agustin baraja dos perspectivas caminando hacia una verdad y ple-
nitud que es Dios. De una parte, defiende que la religiéon verdadera es
el cristianismo. Asi comienza su texto De vera religione —para von Bal-
thasar, el libro que contiene las intuiciones més originales de Agustin de
manera no tan subjetiva como en las Confesiones—: «El camino de toda
vida buena y bienaventurada debe hallarse en la verdadera religion, en la
que un solo dios es adorado y reconocido con la mas pura piedad como
el comienzo de todas las cosas, y que da origen, perfecciona y contiene al
universo» (Conf 1,1). De otra parte, sostiene que la verdadera filosofia es
la religion. Desde ella se ve «el comienzo de las cosas». Y mds adelante:
«Porque se cree y se pone como fundamento de la salvacion humana que
son una misma cosa la filosofia, esto es, el amor a la sabiduria, y la religion,
pues aquellos cuya doctrina rechazamos tampoco participan con nosotros
de los sacramentos.» (5, 8).

Comprendamos que no estamos en un debate solo del S. V d.C. Lo
es del S. XVIII y del S. XXI. Para Hegel, la religion cristiana también es
la mas alta, pero por motivos utilitarios. En Hegel, a fin de cuentas, la reli-
gién queda racionalizada y congelada en un/su sistema. Como dice Florez:
para Hegel «Las verdades religiosas del cristianismo son los “simbolos”
mas perfectos para la comprension del mundo y su proceso.» (1967: 512) Pero
—continda— «La religion es absorbida [...] por la filosofia y la filosofia
serd el verdadero culto a Dios» (512). Hegel lo afirma sin ambages: «Hay
que elevar el contenido representativo de la religion a la forma de pensa-
miento» (citado por Florez, 1967: 512).



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 561

Para Agustin, la propia existencia tiene forma de religion. Tras su
conversion, serd una continua busqueda de didlogo con Dios. Su libro
mas personal, las Confesiones, tiene forma oracional, de didlogo con Dios
creador. Vivir consiste en ver el sentido como la forma de retorno a Dios
y hablar con El mientras se avanza. Este es el pértico de las Confesiones.
Agustin se pregunta como una parte tan pequefia del universo que es el
hombre —él mismo, que escribe, piensa y ora— pretende alabarle. Y res-
ponde: «Td mismo le excitas a ello, haciendo que se deleite en alabarte,
porque nos has hecho para ti y nuestro corazén esta inquieto hasta que
descanse en ti» (Conf1,1).

En Agustin, el corazén es simbolo del amor, y el amor la condicién
de ser que afecta al pensar. Agustin afirma, antes que Descartes: «si pien-
soO —aunque me equivoque— es que soy». No hay drama ontolégico, pues
Dios sostiene en el abismo y contradiccion y da unidad a lo paradéjico. No
un yo desdoblado (;inocentemente?) en ausencia de verdad y voluntad
de poder (como en Nietzsche) o arrebatado por un ‘temple’ o estado de
dnimo inmanente (como en Heidegger). Para Agustin, es un Tu (el tG mas
Tu) que es Dios, anterior al tiempo y no condicionado por el acto creador.
Un Dios que ha dado a su criatura su «imagen y semejanza» y por ese
origen le capacita para una verdad que no nace por contingencia pensante
de una subjetividad desafiante —aunque ésta haya de emplearse—, sino
de una verdad que fluye de la propia divinidad.

1.3. El problema de la religion en Han

El problema de la religién en Han es complejo y esta abierto al dia
de hoy. En 1999 sale en aleman Filosofia del Budismo Zen (2022c). Aun-
que temprano, el libro contiene intuiciones desarrolladas posteriormente.
Texto osado y dialéctico que trabaja algunas ambigiiedades.

1. La primera trata del budismo como fenémeno histérico. El budis-
mo, ;es filosofia o religion? Para algunos, es un camino de sabiduria espi-
ritual, una espiritualidad sin Dios, una filosofia ética (Fromm, Piantelli).
Para otros, es una religion (H. Kiing, Martin Velasco). El filésofo habla
de religion y el creyente de filosofia, pero ;qué es qué? ;Hay diferencia?
.Y, establecida esta, como hacer la sintesis? La posicion de Han oscila. Se
expresa como filésofo a veces; fildsofo que hace filosofia de la religion.



562 JESUS CANO PELAEZ

Ello le exigird conceptualizar el fendmeno religioso en general: budista,
cristiano, judio. Suele contraponer, con método comparativista, el ‘budismo
Zen’ a los demas. Otras veces, reclama ‘lo religioso’ budista Zen.

2. La anterior da origen a la segunda y afecta al titulo del libro Filo-
sofia del budismo Zen. ;Coémo hay que entender el titulo? Si se va a defender
lo que se sabe y presume —como punto de partida—, esto es, que el bu-
dismo es filosoffa ;No hubiera sido mejor titulo El budismo Zen,y aho-
rrarse una repeticion semantica? Y si a veces lo toma como religion, mas
preciso seria, entonces, Filosofia y teologia del budismo Zen. Vayamos al
contenido. ;Cémo entiende Han ‘budismo Zen’? ;Como una filosofia, una
‘sabiduria’, una experiencia espiritual, una metafisica o mds bien como
una ‘religion’? Vacila. Sugiere que es filosofia cuando dice: «La “filosofia
del budismo Zen” se alimenta de un “filosofar sobre” y “con” el budismo
Zen. Tiene que desarrollar conceptualmente la fuerza filoséfica que le es
inherente». (11) De manera problematica, afiade: «Las experiencias del
ser o de la conciencia, en relacion con las cuales trabaja la praxis budista,
no pueden encerrarse por entero en un lenguaje conceptualy» (11). Por lo
cual apelaré al lenguaje poético y estético. Pero otros textos sugieren que
se trata de una religion, como cuando dice:

El budismo Zen da un giro radical a la religién budista hacia la
inmanencia: “Totalmente despejado. Nada sagrado”. Frases del Zen
como “Buda es casco de ladrillo y guijarro” o “tres libras de cdfiamo”
apuntan de igual manera a aquella actitud por la que el budismo Zen
se dirige enteramente a la inmanencia. Expresan el “espiritu cotidia-
no”, que convierte el budismo Zen en una “religién de la inmanen-
cia” (22-23).

El capitulo mas extenso del libro lo titula «Religiéon sin Dios». En
otro libro (2018a), Buen entretenimiento. Una deconstruccion de la histo-
ria occidental de la Pasion, afirma: «También el budismo zen, que es una
version del budismo en el Lejano Oriente, es una religion de la afirmacion
radical, e incluso una religién sin pasion, pathos ni afioranza» (74). Han
no delimita la frontera entre filosoffa y religion al tratar el concepto de
«budismo Zeny, ni en el sentido kantiano (ilustrado) ni en el sentido hus-
serliano (fenomenoldgico). Cita una vez a R. Otto, a cuya fenomenologia
(en sentido filoséfico) reduce la mistica cristiana del maestro Eckhart.



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 563

3. Tercera ambigiiedad. No separa estética y religion. No diferencia
entre rol de poeta y de profeta, entre lenguaje y mistica, entre estética y fi-
losofia. En el Prélogo,Han cataloga su libro de ‘ensayo’, cosa que es, tanto
en fondo (no sistemético) como en forma (combina imagen y concepto en
secuencias cortas y libres). Dice:

A pesar de una actitud fundamentalmente adversa a la teoria y
a la discusion, el ensayo de una «filosoffa del budismo Zen» no tiene
que enredarse necesariamente en la paradoja de una épica del haiku,
pues es posible reflexionar de modo filoséfico también sobre un obje-
to que no implica ninguna filosofia en sentido estricto. (2022b: 10-11).

Tendré que sacar filosofia de la poesia. Para ello, y para no enredarse
en paradojas épicas con formas poéticas orientales como el haiku, debera
explicar como pasa €l de la ‘imagen’ (la palabra y forma poética) al ‘logos’
(en sentido griego) y al ‘concepto’ idealista aleman. Pues una parte de los
destinatarios de sus textos son occidentales. De lo contrario, no puede
quejarse en Occidente —como se queja— de la reduccion de la religion
budista a estética o filosofia, como hace Hegel con el budismo, en realidad
con toda religion. Ademas, dejaria libre al lector para imaginar equivalen-
tes el poeta aleman romantico (como Holderlin) visto como «pastor del
ser» (dicho en lenguaje heideggeriano) y el poeta budista (como Bashd)
como «pastor del vacio». Heidegger tuvo algiin acercamiento al pensa-
miento oriental en su tultima etapa. Le rondaba la idea de comparar su
‘nada’ con el ‘vacio’ budista. Pero son polos opuestos: la ‘nada’ para Hei-
degger es —pretende ser— una parte del dltimo salto que dé su sistema.
Por el contrario, el ‘vacio’ budista es el fin de cualquier sistematizacion
posible. Agustin se quejaria, pues la cercania o uso intercambiable entre
estética y religiéon no anula su diferencia ontoldgica. Ni la poesia redime,
ni la religiéon decora. Tampoco el vacio agota el silencio ni la lejania impi-
de la presencia.

4. Cuarta ambigiiedad. Han vacila al asumir una posicién en el reper-
torio de movimientos filoséficos modernos. Vacila por no aclarar el lugar
que le define o en el que se define. Y cuando cambia no da razén. A pesar
de ello, su libertad de discurso no impide el filo de sus citas y acertadas
polémicas. Pero no se atiene a separar categorias como ‘metafisica’, ‘epis-



564 JESUS CANO PELAEZ

temologia’ o ‘método’ de acuerdo al movimiento o autor escogido para
comentar. No separa, por ejemplo, la fenomenologia de Hegel de la fe-
nomenologia de Husserl (que Heidegger altera —y tal vez sea parte de la
explicacion: seguir la fenomenologia existencial de Heidegger y no la fe-
nomenologia de la intencionalidad de Husserl—). De otra parte, usa auto-
res y citas de manera abierta, con sentidos opuestos, y a veces para identi-
ficarse, otras para discrepar y distanciarse. Ante tal situacién, un lector con
cierta idea de su opcion puede preguntar qué le impide al autor ser mas
explicito en su linea. O qué punto de vista continuo —y no manifiesto, pues
no lo hace consciente ante el lector— administra tal movilidad. Ante la
vacilacion en el escenario del texto, el lector también se pregunta: ; Cémo
se legitima tal ambigiiedad, como y para qué se genera tal dialéctica? ;O
es que —por qué no pensarlo también— estda confundido?

Nuestra hipétesis es sencilla: le autoriza esa movilidad el dar a la
religion una jerarquia de nivel superior a la/s filosoffa/s. Eso a pesar de
la ambigiiedad y visién fluctuante de la condicion religiosa, pluralidad y
formas. Tal postura tiene cabida dentro de un giro teolégico (al modo de
J.-L. Marion) habido en la filosofia contemporanea. Y la religion (al verse
como categoria superior) trabaja en sus actos de sintesis de la/s filosofia/s
con una capacidad de visién universal, restando autonomia, resolucién,
conclusividad a la sola razén a cambio de ganar unidad. Esto separa a Han
de Hegel y le chirriara al lector exclusivamente moderno; pues desplaza
el centro del pensar: de la subjetividad (yo) a la Otredad (Dios), a un més
alla, de la interioridad a una exterioridad. Que en el budismo viene con-
ceptualizado como ‘Vacio’, y en la versién Zen como ‘Inmanencia’. Ana-
lizar la filosofia que defiende y practica Han y su relaciéon con la religion
pasa por investigar esta dialéctica.

Tal vacilacién va unida al estilo de escritura escogido, que consiste
en confrontar la forma de negatividad moderna y desmontar su dialéc-
tica. Esto le aproxima a Kierkegaard y a Derrida, con alguna diferencia.
Kierkegaard tiene una religion definida y su estilo conlleva una estrategia
discursiva. Derrida no salva nada, tampoco la religion (no hay —dice—
«afuera del texto») y destruye (deconstruye) ideas, autores... contrapo-
niendo escritura y oralidad, sensibilidad y espiritu como guias de lectura
de cualquier texto. Pero Han se apoya en la recuperacion del nivel metafi-
sico haciendo cambios en la inicial jerarquizacion de nivel. Asi, comienza
el primer capitulo del libro La filosofia del budismo Zen reclamandole



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 565

a Hegel la imagen negativa que tiene del Budismo. Y llega al ultimo ca-
pitulo reclamdndole a M. Buber otro tanto. Parece tomarlo como algo
personal, pero en realidad en Hegel forma parte de su filosofia primera,
de su método basico, el que dard lugar a que aparezca el Espiritu Absoluto
autoapropidndose. La esfera estética trabaja para la esfera religiosa y ésta
para la filosofica. En Hegel ninguna religion hace la sintesis final; esta le
pertenece sélo a la filosofia. Asi las cosas, toda religion, no solo la budista,
trabaja —subalternamente — para la filosofia. De otra parte, la diferencia
de perspectiva entre M. Buber y Han no es sélo cultural o filoséfica, sino
religiosa. A Han le cuesta comprender o encajar el uso de presupuestos
religiosos que los filésofos judios (M. Buber, W. Benjamin, H. Arendt) ad-
miten en sus textos sin borrar la diferencia ontolégica. Esto lleva a la pre-
gunta: ;qué religion tiene Han? Hay pocos datos atn.

1.4. La religion y el juego interdisciplinar

5. La quinta ambigiiedad proviene del uso ludico de la interdiscipli-
nariedad. Han crea tensiones al tomar categorias y perspectivas de la So-
ciologia, de la Teoria social, de la Cultura y otras. Por ejemplo, su uso de
la categoria ‘cultura’. No es un problema solo de Han sino en parte de
la filosofia moderna y contemporanea. Horkheimer y Adorno también
se plantearon hasta donde permitir que los datos que elabora la Ciencia
social, la Sociologia, puedan ser fiablemente tomados en cuenta para la
elaboracion de teoria filosdfica, la especulacion. ;De un andlisis particular
pueden deducirse conclusiones o principios universales? ;Un dato puede
modificar un concepto general? Admitirlo te coloca en una linea marxista.
Fue Marx quien supone y defiende que la infraestructura crea la superes-
tructura, lo material lo espiritual, lo social lo subjetivo. He aqui un ejem-
plo contemporédneo tomado de Anthony Giddens: «Con el desarrollo de
la comunicacion de masas, sobre todo la electrénica, la imbricacion entre
el desarrollo del yo y los sistemas sociales —incluyendo también entre
ellos los sistemas mundiales— es cada vez mds acusada» (1997: 13). Si,
acusada, pero con un limite.

El problema se agrava cuando la sociologia se autopercibe como
ciencia independiente. Para Salvador Giner,

Las sociedades mas complejas, y la occidental en especial, han
existido también en el marco de la tradicion, pero esa tradicion inclu-



566 JESUS CANO PELAEZ

ye un elemento dindmico que puede ser llamado el elemento socra-
tico. Dicho elemento corresponde a una actitud inquisitiva, critica: es
un perenne poner en tela de juicio el sistema de creencias heredado.
[...] No es facil responder satisfactoriamente a la pregunta de como y
por qué aparecio esa actitud en Grecia y como y por qué nosotros la
consideramos como uno de los legados més altos de nuestra tradicion
intelectual, parejo s6lo a nuestra creencia en la santidad de la vida
humana. Mads facil es parar mientes en que ésa es la raiz de nuestro
pensamiento social, una raiz que es también su mision (1982:689-690).

Se percibe también el eco rousseauniano en el texto. Pero no sélo
la Sociologia nace de y después de la filosofia, sino que ésta hizo y sigue
haciendo preguntas de mas universalidad. Asunto nada facil pero de im-
portancia vital. Ademads, actualmente hay un agotamiento de esquemas
de Teoria social en esferas mas amplias que también le afecta a Han. Ello
puede prepararle un terreno fértil a su talante critico al tiempo que tam-
bién entramparle. La forma breve y estilo conciso de sus ensayos no dejan
a Han mucho espacio para matizar el contenido. Aunque quiza no lo nece-
site: pues su logro —no pequeio— es resquebrajar los bloques compactos
desde los que la modernidad ve la realidad y recuperar para el sujeto
la capacidad critica y una trascendencia que también puede litigar con y
pedir cuentas a la razén. Ello abre un camino no exento de precio: preci-
sa coraje una conciencia sabedora de estar rodeada de abismo e incerti-
dumbres. Que el estado de 4nimo fundamental para vivir esa experiencia
sea la ‘desventura’ (Hegel) o la ‘bienaventuranza’ (cristianismo) es una
opcidn, no una predeterminacién. Han se sittia en la perspectiva de solo
insinuar. Prefiere dejar libertad en como caminar, también religiosamente.

Dice Han: «[...] la cultura del Lejano Oriente [...] estd centrada en
la caducidad y la transformacion, mas que en la identidad y la constan-
cia, [...]» (2022: 111, nota 134). Segtn la relacion que se establezca entre
cultura y religién se puede ser ilustrado, posmoderno o creyente budista o
cristiano. La imagen «Lejano Oriente» no esta lejos de la topica occiden-
tal. Lo repite en otros momentos:

El budismo Zen estd animado por una confianza originaria en el
aqui, por una originaria “confianza en el mundo”. Esta actitud del es-
piritu, que no conoce el accionismo ni el heroismo, sin duda es carac-



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 567

teristica del pensamiento del Lejano Oriente en general. El budismo
Zen, en virtud de su confianza en el mundo, podria entenderse como
una religion mundana en un sentido especial (43).

(La cultura forma los principios de la religiéon? ;O la religion modela
las leyes de la cultura? Han también vacila cuando se abandona a ciertos
tépicos.

1.5. Crisis de la religion en Han

Lo que se denomina crisis de la religiéon hoy admite escenarios com-
plejos. Parece evidente el desapego hacia ciertas religiones tradicionales
al tiempo que, de otra parte, surgen con fuerza nuevos movimientos reli-
giosos (M. Eliade, Martin Velasco). Han (2022: 107) hace este diagndstico:

La crisis actual de la religion no puede atribuirse simplemente
al hecho de que hayamos perdido toda fe en Dios o a que nos haya-
mos vuelto desconfiados con respecto a determinados dogmas. En un
plano mds profundo, esta crisis apunta a que estamos perdiendo cada
vez mads la capacidad contemplativa.

(Contemplacion de qué? Admite doble lectura: occidental y oriental.
Oriental: contemplativa del propio espiritu perdiéndose (deshaciéndose
de sensaciones, pensamientos, deseos... a través de la ‘inmanentizacion’;
eso es ‘Zen’) y acercandose a la escucha del silencio del vacio como meta
final. La Occidental es mas explicita: contrapone contemplacion a accion.
Y dice: «<Hoy el alma ya no ora mas. Hoy el alma se produce. Debido a
su hiperactividad se le puede atribuir la responsabilidad por la pérdida
de la experiencia religiosa» (107). La verdadera accion es el ‘pensar’
(2024b: 47). En Hegel, no s6lo piensa quien es sujeto, sino que el espiri-
tu se piensa a través de las cosas (las que a su vez hablan a los sujetos).
De manera que contemplacién es la génesis de esa conciencia de si y de
su/s otro/s fragmento/s que constituyen el/un todo. Contemplaciéon que
permite se dé, aparezca, se manifieste el todo como todo. Hegel copia a
Aristoteles, que habia dicho que la vida de Dios consistia en autocon-
templacion. Una experiencia religiosa que —dice a continuacién— puede
ser entendida al modo romantico de Schleiermacher. Para éste, la esencia



568 JESUS CANO PELAEZ

de la religion —le cita— «no es pensamiento ni accion, sino intuicién y
sentimiento» (2022e: 108). «Intuicién asombrada de lo Infinitoy», precisa
Schleiermacher. Romantica también sera la concepciéon de Holderlin y
Hegel, asimismo citados por Han. Por momentos, Han juega a mezclar
la visién religiosa romdntica con la cristiana, como en este texto de aire
confesional:

La cercania a la tierra me llena de dicha. Pero el medio digital
destruye la tierra, esta maravillosa creacion de Dios. Amo el orden
terreno. Nunca lo abandonaré. Experimento una sensacion de pro-
funda fidelidad, de hondo apego a este preciado regalo de Dios. Pien-
so que la religion no significa otra cosa que esta profunda compene-
tracién que, sin embargo, me hace libre (2022e: 147).

(De qué Dios esta hablando: del Dios creador judeo-cristiano o del anhelo
romantico que religa con un Infinito abstracto que se manifiesta en los
estados de 4nimo de la persona como la fusién o la libertad?

En una entrevista, Han afirma que «una religién sin redencion no es
tal religion» (2022a: 140). Los entrevistadores le ponen en un aprieto al
insistir en que especifique qué entiende por ‘redencion’. Han se va por las
ramas: «La apariencia de redencion. [...] ;En qué consiste la redencién?
Esa ilusion tiene que ser lo bastante fuerte. Hay ahi una dimensién muy
teoldgica, que nada tiene que ver [...]» (140). No es su fuerte lo ‘muy teo-
16gico’. Tampoco es problema mientras uno es consciente de los limites.
Pero, como escritor que es —esto es, guia de conciencias—, deben hacerle
reflexionar sus limites. Ello no encoge el genio y coraje que su propuesta
tiene de despertador de lo religioso en el final de la filosofia posmoderna
en el momento actual en el que otros empiezan a reclamar un poshuma-
nismo.

2. Amor
2.1. El amor en Agustin y en Heidegger

La singularidad fenomenoldgica de la experiencia religiosa cristiana
ayudard a entender la tnica cita de Agustin que pone Han en su libro



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 569

El corazén de Heidegger. El concepto de estado de dnimo (2021a). Cita
provocadora y problemadtica que repetird en Shanzhai. El arte de la falsifi-
cacion y la deconstruccion en China (2017). Esta sugiriendo Han que Hei-
degger —contra lo que le reclaman algunos— también trata seriamente el
tema del amor. El, como muchas culturas, hace del ‘corazén’ un simbolo
del ‘amor’. Dice Han: «Heidegger graba secretamente en el corazén la
ley del amor» (2021a: 27). Nétese la presencia y uso de la antropologia
veterotestamentaria que Heidegger pone en el verbo ‘grabar’. Y nétese
la operacion de fenomenologia existencial —tipica en él— que hace al
equiparar ‘ley’ y ‘amor’.

Han supone que el lector estd al tanto de los amores extramaritales
que Heidegger —en parte, con el consentimiento de su sefiora Elfride
Heidegger — mantuvo con varias mujeres —de facto, amantes—. Dos
de ellas: Hannah Arendt —de familia judia y alumna de sus cursos— y
Elizabeth Blochmann —una compaifiera de estudios juveniles con voca-
ciéon docente—.Y aqui aparece Agustin. Menciona Han que el 11 de ene-
ro de 1928 Heidegger le escribe una carta a Elisabeth Blochmann en la
que dice:

«Confio a mi conciencia que me esta permitido servir a la gran-
deza y a la amplitud del corazén de usted. Volo ut sis, quiero que
existas: asi interpreta en cierto pasaje san Agustin el amor. Y de este
modo lo reconoce como la mds intima libertad de uno para otro»
(citado por Byung-Chul, 2021a: 27).

El inicio de la cita lleva el matiz idealista y existencial bajo forma
hegeliana y kierkegaardiana. De Hegel toma el concepto moderno de yo
(primer polo del juego dialéctico): el yo, por definicion se autopone, se
constituye en primer principio sin someterse a otra cosa. La ley del yo
es la libertad, ésta es dirigida por la conciencia y la conciencia no se da
hecha y lista para activarse, sino que se construye; su historia son las ‘figu-
ras’ en que va apareciendo y que estudiara la filosoffa. De Kierkegaard
toma los conceptos de duda y salto. La razén no explica todos los pasos
del camino. La vida tiene pasos que son saltos que ni dirige ni protege
la razén. El amor es uno de ellos. La renuncia de Kierkegaard al amor
de Regina supuso el descubrimiento de un amor de rango radicalmente
superior.



570 JESUS CANO PELAEZ

El miedo al amor que trata de explicar el mito de Don Juan (amor
de nivel estético, en categorias kierkegaardianas) no sdlo afecta a la con-
dicién erdtica de la persona; también a la epistemoldgica. La duda de
Heidegger no estd borrada en la carta, al decir «confio [...] que me esta
permitido». La refuerza el disfraz de ‘afectado’ que toma y que esconde
la cualidad de ‘actante’ que es —y que sabe trabajar con el lenguaje— al
sugerir a la contraparte, la amante, que se siente admirado y atraido por
la ‘grandeza’ y ‘amplitud’ de ella, «del corazén de usted», ante lo cual no
puede haber distancia para él. Trataria de mantenerla (lo expresa con el
‘usted’), pero lo impedirian fuerzas mayores: el corazén de él es una ma-
rea desbordada que seguro despierta (o lo deberia) en ella otra marea, la
de su corazon.

2.2. Amor como juego infinito: imaginar al otro

El juego infinito del corazén de Heidegger en esta cita consiste en
pretender justificarse y esconder su yo (en lenguaje psicoldgico), su co-
razén (en lenguaje simbdlico), su intencionalidad (en lenguaje fenome-
nolégico), su inocencia moral (en lenguaje ético), su violencia desleal (en
lenguaje deconstructivo) en una serie de mascaras filos6ficas, culturales,
para dar carta de ciudadania a una pasion irracional, anarquica (sin arjé,
sin fundamento). Para ello, a continuacién, pone de testigo a Agustin, di-
ciendo: «Volo ut sis, quiero que existas: asi interpreta en cierto pasaje San
Agustin el amor. Y de este modo lo reconoce como la mas intima libertad
de uno para otrox». Atribuye a Agustin con esas palabras una filosofia del
amor. Unas palabras: «volo ut sis» [= quiero que existas], de las que su-
giere no recordar, al momento de citarlas, el lugar escrito que su obra las
contiene. Ni esta seguro ni importaria, pues la fuerza del existir en tiempo
presente bastaria y sobraria (esto lo aprovechara Sartre, forzando el argu-
mento: la existencia es prioritaria a la esencia). El juego y red metafisica
con que enredar a su victima es hacerle decir y crear a Agustin un princi-
pio general de lo que solo apareceria en un contexto. Heidegger conoce
—hasta Arendt se lo reconoce cuando le dice que €l es el ‘mejor lector’ de
filosoffa— el puesto central que la categoria ‘amor’ ocupa en la religion
cristiana y también en la vida y obra de Agustin.

Suaviza lo que dice, a continuacion, argumentando que al menos ‘en
cierto pasaje’ «Asi interpreta [...] Agustin el amor». Y la frase final lleva



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 571

la hermenéutica del ‘Volo ut sis’. Dice Heidegger que Agustin «reconoce
[al ‘amor’] como la mds intima libertad de uno para otro». Es decir, Hei-
degger identifica el amor como libertad (pero idealista, a la que reduce la
teologia cristiana del amor). También para Hegel, la historia del sentido
es la historia de la libertad. Pero de Hegel toma la parte mds romadntica, la
metafisica que Hegel toma del romanticismo: amor como deseo y deseo
como anhelo infinito, inprogramable y jamés alcanzable y consumable en
una figura de ‘persona’ y en una historia ‘personal’ de compromiso. Jaméds
alcanzable porque, ademds, Hegel mata al sujeto convirtiéndole en una
marioneta de un Espiritu Absoluto que es indigente de si, estd dividido,
es un vacio que ni se conoce, ni se posee. Inventa la historia para poder
encontrarse a si mismo. Un juego de fantasmas.

Resumiendo, ésta es la cadena de sentido que construye Heidegger:
amar es querer que existas; y el secreto de la existencia es una/la intima
libertad. Intima, esto es, total: libertad para consigo mismo, libertad para
con la libertad del otro y la libertad de otro para consigo y conmigo. Li-
bertad que un yo se autopone sin dar cuentas. Pero esa intima libertad ya
no es un juego de razén o de razones dialécticas —diria Hegel;el yo y el ti
serian la tesis, y la sintesis el comtin acuerdo—, sino un juego de seduccio-
nes. Un yo y un ti seducen y se dejan seducir hasta una unidad sin sintesis,
una fusién sin diferenciacién de yo y td, una fruicién o placer sin historia
ni compromiso posterior. Para Kierkegaard, Heidegger se deja llevar por
una conciencia que se mueve dentro de la figura representada por el don
Juan, el amor donjuanesco. Don Juan es el prototipo de quien vive el mo-
mento, el presente de los sentidos sin profundidad, verdad ni compromiso.

2.3. Amor, hermenéutica y Dios

El amor cristiano no es donjuanesco, sino abrahdmico —dird Kier-
kegaard—. Cuando el profeta Jeremias dice «me sedujiste, Sefior» (Jer
20, 7), habla de la libertad de un Dios que quiere hacer participe de su
esencia al hombre, en el marco de la Verdad definitiva que El es y compar-
te. La libertad de Dios es de otro nivel que la libertad del hombre. Igual
que cuando, antropomorfizando, usamos el lenguaje sentimental; también
aqui estamos en niveles distintos. Perrin (2009), ayuda a aclarar algunas
cosas. Su tesis es:



572 JESUS CANO PELAEZ

nadie ha considerado oportuno cuestionar el origen del concepto
heideggeriano de amor, al menos las influencias que atraviesan el
uso que el fenomenodlogo hace de la nocién o que aparecen cuando
especifica su concepcion de ella. Porque esto, podria decirse, es evi-
dente: el pensamiento heideggeriano del amor —algo que no suele
adivinarse y que queda por determinar— hereda directamente de
san Agustin un punto que dificilmente se pondréd en duda, pero que
debe explicarse (241)1.

Heidegger «evoca al amor» —sin proponer «una fenomenologia del
amor»— en su ‘gran obra’ Ser y tiempo (1927), donde dice de pasada que,
ontoldgicamente, ‘cuidado’ y ‘amor’ no son separables. Vuelve al tema del
amor en otros «vericuetos de su pensamiento»: conferencias, cartas, trata-
dos, discursos, seminarios, poemas —en el volumen 81 de sus obras com-
pletas aparecera el titulado «amor: volo ut sisy— (240).

Pero el punto de partida cierto es que esa expresion no se encuentra
en Agustin, tal como la cita Heidegger. Lo cual seria un punto débil para
la argumentacién de Han. Asi lo defiende Vicent Blanchet en el articulo
titulado «“Amo, volo ut sis” Heidegger et saint Augustiny». El, a su vez, sigue
a Margaret Miles y Cornelius Mayer. Su tesis sefiala «la imposibilidad de
identificar el origen literal de amo, volo ut sis, presentado por Heidegger
como una palabra agustiniana» (2023: 390). Cita «un pasaje muy similar»
que aparece en el Sermoén 335 (Lambot 27). Pero aqui la expresion es «vis
ut sit [quieres que sea]». Edte es el texto: «Quien ama algo, ;quiere que sea
o no lo quiere? Creo que si amas a tus hijos, quieres que sean; pero si no
quieres que sean, no los amas. Y todo lo que amas, quieres que sea [vis ut
sit], 1o que no deseas que sea [cupis ut non sit], no lo amas en absoluto»
(citado por Blanchet, 2023: 390-391)2.

El problema con este sermoén es que «Heidegger nunca [lo] mencio-
na». Por una razén simple: «no [lo] pudo conocer, ya que [...] fue descu-
bierto en homilias alemanas por Cyrille Lambot en 1952» (391).Y comen-
ta que «el embrion de esta reconstruccion heideggeriana» se remontaria a
una conferencia de 1921 con el titulo de «Agustin y el neoplatonismo» en

I La traduccién es nuestra.

2 La traduccion es nuestra.



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 573

la que parafrasea «sin distinguirlos claramente, los tratados VIII y IX de
las Homil{as sobre la Primera Epistola de San Juan» (391). Dice Blanchet:
«Heidegger afirma entonces por primera vez, o al menos eso parece: «El
amor en sentido propio tiende fundamentalmente al dilectum, ut sit. El
amor es, por tanto, la voluntad con vistas al ser del amado» (391).Y Agus-
tin contrapone el amor que desea la existencia del otro, a un amor (al que
también teme la modernidad) que (dicho con palabras de hoy) fagocita al
otro, devora, asimila, desintegra, canibaliza, mata, fantasmagoriza, reduce
a ‘uso’, o, como dice Heidegger, a «ser a la mano».

Dicho con otras palabras. La experiencia cristiana del amor («amaos
unos a otros como yo es he amado» (Jn 13, 34), el amor como autosacrifi-
cio y como ‘kénosis’, rebajamiento por el otro, es irreductible al raciona-
lismo de la teoria idealista alemana (Hegel) o fenomenoldgico existencial
(Heidegger) del amor.

2.4. El amor en la mirada heideggeriana de Han

Han, que tampoco hace en sus libros una fenomenologia organizada
de la vivencia del amor, toca el tema fragmentariamente y unido a otros
conceptos. En este caso, despliega un largo comentario a la cita heidegga-
riana referida a Agustin, y dice —sin duda, imitando el tono afirmativo de
Heidegger—:

Asi pues, para poder amar, primero hay que trabajar en la propia
conciencia moral. Antes de escuchar la voz del otro, antes de dejarse
desasosegar por el otro, hay que escuchar la voz de la propia con-
ciencia moral. El amor de Heidegger por Blochmann es sexualmen-
te neutro. La analitica existencial, a la que ciertamente obedece atin
esta concepcion heideggeriana del amor, no puede formular desde su
arquitectura ningtin amor referido al otro sexo. El amor trascenden-
tal de la existencia siempre es transexual. La heterosexualidad, igual
que la homosexualidad, no seria mas que un fenémeno 6ntico. No
intervendria en el “ser” (2021a: 27).

Aqui Han no es oriental sino kantiano y heideggeriano, pero de una
manera cuestionada por Hegel. Es kantiano: el amor, antes que entrega
desde la fe a una automanifestacion del/a amado/a, un dejarse seducir



574 JESUS CANO PELAEZ

amparado en la verdad de ambos, es elaboracién de la propia conciencia
moral, cuya ‘intimidad’ es sélo ‘libertad’. No basta escuchar la propia con-
ciencia moral individual (que en Kant se autoda el sujeto), es preciso oir
la voz de la verdad, del Otro, la cual es ‘diferencia’ no ‘consenso racional’
entre conciencias. Lo moral en Kant es proto-epistemologia. Seguin esto,
nos deberia ser dado predecir el perfil de/l/a otro/a de quien queremos
enamorarnos. Y ni eso: pues el amor kantiano no trabaja con personas
sino con categorias trascendentales. Y es heideggeriano (continuacién
de Kant): la ética en Heidegger se construye con analitica, con razones.
El amor es percibido y dirigido por «la analitica existencial». Analitica
que esté condicionada por el ‘tiempo’, que tampoco gobierna. La analitica
trabaja (quiere trabajar) «transcendentalmente» con la razén. Pero no le
dejaré en paz ni el tiempo ni la carne, la materia. «Transcendentalmentey
supondria que un sujeto define la condicion de posibilidad (ontoldgica)
del amor, selecciona ontolégicamente (sin materia, sin carne, sin tiempo)
al otro de quien desea o piensa que le conviene enamorarse y sale a bus-
carlo. La carne seria disfraz. Y este disfraz un dualismo.

El estatuto de ‘persona’ que el cristiano concede al amado/a es dife-
rente y previo (dado en revelacidn de otro, no solo en autosubjetividad) a
la idea que la conciencia moral racional se haga del estado de 4animo que
despierte una afeccién pasional y la autorrevelacién encarnada que pide
para darse en donacién. Para Kant, la conciencia moral es un subproducto
epistemoldgico (que al final acepta a Dios, al gran Otro y al mundo, a re-
gafiadientes, por interés tedrico y tolerancia erdtica, descarga compulsiva
—dirfa Freud—). No hay verdades independientes, no hay otro amoroso
auténomo. Todo es algoritmo, evaluacién y el otro no es otro sino una
prediccién de un sujeto autopuesto que se lo imagina. Solo Heidegger
puede decir si su amor por E. Blochmann es sexualmente neutro, en su
causa y en su efecto. No puede deducirse de un texto (aun confesional) y
de manera transcendental. Y para decirlo tendria que ser posible separar
la amada ontolédgica de la amada encarnada. Michel Henry critica este
punto a Heidegger. ;Existe el amor desencarnado? ;Existe la unidad de un
ser persona sin carne? El amor real entre humanos no es un a priori tras-
cendental. Marx y Baudrillard dirian que el ‘amor transexual’ como ‘amor
trascendental’ (que Han interpreta en Heidegger) no es mas que otro fe-
tiche que se pone en circulacién en un mercado simbdlico de seduccion
con fines especificos.



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 575

El amor personal es duefio de su siy su no a corresponder a un corte-
jo en la vida real, lldmense su protagonistas Abelardo y Eloisa, Nietzsche
y Lou-Andrea Salomé, Heidegger y Elisabeth Blochmann, Pedro y Rosa.
El tema no es en primer lugar el juego libre con que las pasiones afec-
tan a las facultades, sino si hay una verdad udltima capaz de abarcarlos, de
ser juez de libertades intimas y de acompaifiar y legitimar a los seres que
tienen el caracter de persona cuando en éstos su amor quiere autopensar-
se. El punto no es si el amor es un sentimiento o un estado de dnimo
que abre una libertad, sino si la libertad que provoca personaliza o no a
ambos o los des-pre-determina; si su juego es una fuerza irracional autoé-
noma o tiene sentido dentro de un modo de ser superior (el divino) cuyo
pensar y amar garantiza la verdad sin anular el pensar, el amar, la liber-
tad, el juego de d&nimos y cortejos en el despliegue existencial, intencional,
temporal, encarnado en personas concretas. Dios es amor y verdad para
el cristiano.

En Por favor cierra los ojos. A la biisqueda de otro tiempo diferente
(2016), Han contrasta de manera rapida el concepto de amor entre He-
gel y Heidegger. Para Hegel, el amor es ‘absoluto’ y lo compara a una
‘conclusion’. Como conclusidn, es racionalidad («todo lo racional es una
conclusiony, dice Hegel), dentro de una realidad sistemética, conecta-
da. Conclusién no se define como categoria logica. La interpretacion de
Hegel, segiin Han, es que «Se da una conclusién cuando el principio y el
final de un proceso ofrecen una conexién con sentido, una unidad con
sentido, cuando estdn enlazados entre si» (2016: 7). El amor, amar, tiene
forma de conclusion. De otra forma: el amor aparece como una sintesis
de una tesis (un yo) y una antitesis (un otro). Amar significa para Han
que «el amante ciertamente muere en el otro, pero esta muerte va se-
guida de un retorno a si mismo» (2016: 17). Todo ello sin violencia y sin
narcisismo: «El retorno a si mismo no es ninguna apropiacion; més bien,
es el don del otro, donacion a la que precede la renuncia a si mismo, el
abandono de si mismo» (17). Es decir: «El amor como conclusion abso-
luta presupone una suspension del si mismo. Es transformacién» (17).
De tal manera —sefiala Han en una entrevista— que «Cuando se le
ha quitado al otro su alteridad, ya no lo podemos amar, sino solo consu-
mir» (2022a: 129) o imaginar utépicamente. Se percibe cémo Han resca-
ta el concepto de amor en Hegel para contraponerlo y cuestionar a Hei-
degger.



576 JESUS CANO PELAEZ

En el cristianismo, quien respalda que tal transformacién no sea un
juego de mascaras ficticio y usurero es el amor de Dios que crea seres
‘persona’ a su imagen y semejanza y éstos se comprometen a imitar el
modo de amor mads alto que es el de su Creador. Tema profundamen-
te agustiniano. Dice Agustin: «Ama, y haz lo que quierasy» (In epist Joan
7, 8). Pero también: «Cuando el amor busca y anhela lo que le atrae se
convierte en deseo; cuando lo posee y goza, en felicidad; cuando evita
lo que le molesta, en miedo, y cuando lo sufre y aguanta, en tristeza ...
Todas estas afecciones o movimientos del alma son buenos si estdn
sostenidos por un amor bueno, y malos si estdn sostenidos por un mal
amor (De civitate Dei 14,7,2). Agustin sabe que el solo bueno, Dios, res-
palda tal proceso: «Dame lo que mandas y mandame lo que quieras»
(Conf10,29).

2.5. El amor en el cristianismo y en Agustin

Sobre la centralidad del ‘amor’ en la vida cristiana, como categoria y
vivencia, dice Fisichella: «Es la palabra clave de la fe cristiana y su conte-
nido creible. Sin el amor, el cristianismo dejaria de existir y se convertiria
en simple gnosis» (1995:37). Dios se ha revelado como ‘amor’. Hablando,
pues, del «amor como revelaciéony, dice von Balthasar:

Si la revelacion no fuera amor, entonces la actitud receptiva del
puro dejar hacer —que sélo puede ser comprendido como actitud
de aquel que deja su voluntad de querer-saber-por si mismo y amor
que se supera (fe)— seria inhumana e indigna de Dios, y la misma
revelacion de Dios no podria fundar tal actitud como respuesta a su
Palabra. El amor s6lo puede a priori (y asi como fe) estar acorde con
el amor, nunca con el no-amor (2004: 79).

La filosofia llega a la madurez en Agustin dando un giro hacia la an-
tropologia y la interioridad. Solo «Quiero conocer a Dios y al alma. ; Nada
mas? Nada mds», —habia dicho al inicio de sus juveniles y criticos Solilo-
quios (1,2,7)—. «Nada mas» hay que interpretarlo (J. Ratzinger) como
el camino de un hombre que se sabe llamado a vivir en comunidad y en
un mundo que también requiere atencién (2005: 83). No estamos ante el
anuncio de un plan epistemoldgico; es el grito existencial de quien flota,



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 577

infeliz, en el abismo. El amor ocupa un puesto central en esta indagacion.
Dice Reinares:

Sin duda, la doctrina agustiniana mds importante es la del amor.
Esta presente en todas las paginas y en lo méds hondo del pensamien-
to de Agustin. Diriase que es la piedra angular, que sostiene e infor-
ma toda la construccién del edificio sistemadtico del doctor de Hipona
(2004: 12).

Otro agustinélogo, van Bavel, también recuerda el ‘lugar central del
amor’ para Agustin: «El amor es lo mas profundo que podemos decir del
ser humano. La ciencia y el conocimiento pueden ser de gran importancia,
pero como tales no pueden hacer que una persona sea buena. Tan sélo el
amor es capaz de hacerlo» (2001:39). He aqui algunas claves: el amor vale
mas que una ciencia porque tiene capacidad de mediar para alcanzar el
bien. El bien supremo es Dios. Y por serlo, también es la plenitud trascen-
dental: Uno, Bueno, Verdadero, Bello. Todo de la manera mas alta.

Ir de los bienes terrenos al Bien absoluto, para Agustin exige un or-
den. También para el amor, que no deja de ser otro mediador. Usando una
imagen platénica de correlacidn por participacion entre esencias eternas
(realidades superiores) y cosas temporales (realidades inferiores), acepta
la presencia de un orden y jerarquia entre ellas. Igual que las cosas fisi-
cas funcionan segtn un orden regido por unas leyes, también lo hay en
las cosas morales. De ahi que, dice Pegueroles, «el hombre tiene que or-
denarse, aceptando y cumpliendo libremente la ley moral» (1972: 88).
El motor de las leyes morales es la voluntad (que es amor). El hombre
es su voluntad dice Agustin: «El amor es la fuerza motriz del mundo hu-
mano, la razén que gobierna a los hombres y los hace danzar a su son»
(De ordine 2,5). Comenta Pegueroles: «La voluntad impera en todas las
operaciones del alma. El hombre estara ordenado si su voluntad esta or-
denada» (88).

Prosigue Pegueroles: «Si el amor es el motor intimo de la voluntad y
la voluntad es el hombre, habra que concluir que el amor es algo esencial
en el hombre. Y que, por tanto, la moral no puede consistir en la supre-
sion del amory. (89) Cita a Agustin: «;Qué os decimos, que no améis? jDios
nos libre! Inertes, muertos, miserables seriais, sin amar nada. Amad, pues, pero
mirad bien qué es lo que habéis de amar» (citado por Pegueroles, De civitate



578 JESUS CANO PELAEZ

Dei 22). La virtud es un amor ordenado. Dice Agustin: «No te digo que
nada ames, sino que ordenes tu amory. (Serm Lambot 2).

Tal amor presupone una antropologia, una filosofia, una teologia y
una mistica. Y aqui empieza el escdndalo para la razon. Si intentar ver las
cosas desde el punto de vista de Dios —que exige fe al hombre — es dificil,
es, sin embargo, imprescindible. Su reto. Porque, comenta Fisichella,

La comprension teoldgica [cristiana] del amor no parte de la ex-
periencia humana del mismo, ya que ésta ha de considerarse, en todo
caso, como demasiado limitada, en cuanto que estd sujeta al limite
y a la contradiccion tipica de la naturaleza creada; parte mas bien
del acontecimiento mismo de la revelacion, que es en si mismo amor
(1995:37).

Amor revelado en Jesus: «El corazén de la concepcion cristiana del
amor es el misterio pascual» (37).

3. Filosofia

3.1. Agustin y la verdadera filosofia

Para Agustin, la verdadera filosofia es la religion. Y la esencia de la
religion es el amor (amor del hombre a Dios como respuesta a la iniciativa
del amor de Dios que ha amado primero al hombre, comenta San Pablo).
No por azar valora von Balthasar el libro de Agustin, De vera religione,
ultima obra escrita antes de su ordenacion sacerdotal: «En De vera religio-
ne buscaremos las intuiciones fundamentales de Agustin, y no sélo en las
Confesiones» (1986:99). Custodio Vega recuerda que Agustin joven repite
en varios Didlogos que «la filosoffa que él sigue no es la que condenan las
Sagradas Letras, sino otra mas alta y divina» (1979: 45).

Alaba y pone Agustin, como ejemplo de «filosofa cristiana», a su
madre Moénica, de quien, ademads de hijo, se declara discipulo. Mas atn:
«Alfrase contra aquellos que quieren prohibir toda filosoffa, como si ésta
fuera un estorbo para ir a Dios» (45). Y cita Custodio Vega a Agustin:
«Quienes tal cosa pretenden, le dice a su madre, no quieren otra cosa sino
que no amemos la sabiduria, la cual no es otra que Dios y su divino Hijo»



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 579

(De Ordine 2, 2,32, citado por Custodio Vega, 1979: 45). Continda Agus-
tin, dirigiéndose a su madre: «Yo sé bien [...] cudnto la amas td, mucho més
que a mi, con ser tanto lo que me amas» (45). Sigue Custodio Vega:

Agustin identifica la sabiduria con el verdadero culto a Dios, al
cual vamos por el camino de la autoridad y de la razon, de la fe y de la
inteligencia. Esta maravillosa sintesis doctrinal, esta soberana armo-
nia y compenetracion de la fe y la razdn, la encuentra Agustin en la
religion cristiana, a la cual acaba de dar su nombre. A esta filosofia es
a la que quiere atraer a sus antiguos amigos Romaniano, Honorato,
etc. (1979: 45-46).

Y mas adelante:

Una filosofia que va mezclada con oraciones, ldgrimas y suspi-
ros; que reconoce la autoridad de Cristo por encima de la de Platén y
todos los filésofos de la antigiiedad; que se confunde con la ensefian-
za religiosa de su santa madre, realmente tiene muy poco de profana,
aunque esté impregnada de platonismo (46).

Tal planteamiento no es algo personal, solo de Agustin, también ha
sido su contribucién en la constitucion de una tradicién de sabiduria cris-
tiana, cuyo mensaje porta la Iglesia hasta el dia de hoy.

3.2. La filosofia cristiana

La pregunta acerca de si existe una filosofia cristiana tiene estructura
moderna. A nadie le extrafiard, entonces, que siempre quede abierta, es-
pecialmente para quien se sitie fuera de la fe. Abierta no por deficiencia
sino por sobreabundancia del sentido, que es Dios. Por ‘saturacién’ dira
J.-L. Marién. Tan abierta y polémica como su contraparte: ; existe una filo-
sofia tan pura que no contenga alguna influencia religiosa, procedente de
alguno de sus fundadores y doctrinas? Ningun filésofo, tampoco griego o
aleman, es excepcién. Aceptamos la existencia de momentos (pasados
o futuros) en que se pretende afinar la respuesta hasta el extremo de
intentar separar razén y fe revelada en compartimentos estancos. Asi
Descartes, por la parte moderna o E. Gilson por la parte cristiana. Estos



580 JESUS CANO PELAEZ

momentos suelen aparecer cuando se dan fricciones y tensiones extraor-
dinarias que generan una particular apologética.

(Qué se entiende por filosofia cristiana? En sentido general, «el modo
de hacer filosofia propio»? de los pensadores creyentes durante un tiem-
po particular en el cual haya sido o no predominante el cristianismo.
Y en sentido particular, la «aportacion positiva peculiar, no reducible a
los contenidos de la revelacion ni al desarrollo de los conceptos filoséfi-
cos griegosy, esto es, algunos elementos «propios y originales» (al modo
E. Gilson) como los conceptos de Dios, ser, creacion, criatura, causa, liber-
tad, persona, verdad y otros. Conceptos en los que Han no profundiza. No
se desestime el didlogo entre el pensar de Agustin y el contemporaneo.
(Resistiria Agustin? Resiste y conviene la confrontacion para ver donde
estamos apoyados. Ya se vio al comienzo de este texto, la recomendacién
de Luigi Alici, que seguimos. Didlogo no facil porque tanto Agustin como
el (pos)moderno se mueve con caracteristicas de personalidad, cosmovi-
siones influencias sociales y epocales, estilos de retdrica propias de cada
quien. Pero la verdad es universal, no local.

I. Rosales (2020), en su tesis Antropologia del deseo. La existencia
personal en Agustin de Hipona, se pregunta:

(Que es, pues, lo que quiero? ;Por qué emprendo hazafias y aven-
turas, por qué arriesgo continuamente mis seguridades, me enamoro, viajo
por pueblos y ciudades y repaso, diariamente, mis quehaceres mientras
desayuno cada una de las mafianas del mundo? ;Qué es lo que me mantiene
vivo, qué espero de esta vida, qué quiero que advenga? ;De donde me
viene esta valentia y esta paciencia con la que conozco a otros, me em-
barco en nuevas relaciones, engendro hijos y adquiero més bienes
y los sustituyo unos por otros en el tiovivo de la adquisicion y del
deshecho? ;En ddonde estd y como es la felicidad? [...] ;Quién es el
hombre? (2020: 19-21).

Y comenta:

El pensamiento de Agustin ha aparecido a mis ojos sumamente
fecundo para pensar estas preguntas en una consonancia enorme con

3 Enciclopaedia Herder. https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/P%C3%A-
1gina_principal [consulta 3-sep-2025].



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 581

las coordenadas de la filosofia contemporédnea. Dificilmente puede
exagerarse la importancia de san Agustin de Hipona para la constitu-
cioén del Occidente cristiano. Su pensamiento sigue vivo no solamen-
te en las letras de muchos filésofos y tedlogos de hoy, sino en la forma
que aun tienen muchas de nuestras instituciones (21).

3.3. Filosofia, pero ;sobre qué escribe Han?

Han es pensador atipico. Tiene en comin con Agustin (diria Kierke-
gaard) haber recorrido los tres estadios de la bisqueda del sentido: el es-
tético, el ético y el religioso. En Agustin, cumplido; en Han, abierto. Han es
un nuevo filésofo con fecundas ideas. Un filésofo, segtin cierta definicion
clasica, es alguien que busca: a. comprender (en principio) todo; es decir,
cualquier cosa o instancia de la realidad puede ser objeto de su reflexion;
b. de una manera racional (su método es la razon, el logos al modo grie-
go);c.y con el fin de alcanzar la verdad (el primer principio, los arjé). ;Este
programa nace de la nada? Nace de la tension y querella con la religion y la
poesia, con el creyente y el poeta. (Reale y Antiseri).

(Sobre qué escribe, qué temas y problemas trata Han? Para esta publi-
cacion, se pueden clasificar sus textos en tres apartados: 1. analisis y critica
de la cultura oriental — Filosofia del budismo Zen (2002), Ausencia. Acer-
ca de la cultura y la filosofia del Lejano Oriente (2007), Shanzhai (2011)—;
2. analisis y critica académica de maestros y textos filoséficos de filosofia
occidental moderna y contemporanea — E/ corazon de Heidegger. El con-
cepto de estado de animo (1996), Caras de la muerte. Investigaciones filo-
soficas sobre la muerte (1999), Muerte y alteridad (2002), Hegel y el poder.
Un ensayo sobre la amabilidad (2005)—; 3. analisis y critica de las ciencias
sociales y de aspectos de la sociedad contemporanea — Hiperculturalidad.
Cultura y globalizacion (2005), El aroma del tiempo. Un ensayo filosdfico
sobre el arte de demorarse (2009), La sociedad del cansancio (2010), La
agonia de eros (2012), La sociedad de la transparencia (2012), En el enjam-
bre (2013), Psicopolitica. Neoliberalismo y nuevas técnicas de poder (2014),
La salvacion de lo bello (2015), Loa a la tierra. Un viaje al jardin (2017), La
desaparicion de los rituales. Una topologia del presente (2019), La sociedad
paliativa. El dolor hoy (2020), Infocracia. La digitalizacion y la crisis de la
democracia (2021), Vida contemplativa. Elogio de la inactividad (2022), La
crisis de la narracion (2023), El espiritu de la esperanza (2024).



582 JESUS CANO PELAEZ

Siendo heterodoxo en escritura y abarcando tal amplitud de temas,
todo ello dado en textos mas bien breves, ;qué hace digno de atencion
su pensar y efectiva y atractiva su comunicacion? Estar en busqueda de
una dialéctica que se sale de esquemas (pos)modernos, y volver a aceptar
la fenomenologia religiosa, con elementos orientales —budismo Zen— y
occidentales — varias filosofias de la religiéon —.

Estos elementos le permiten entender ambitos culturales, autores,
temas, acercandose y distanciandose al mismo tiempo. Se siente hijo de la
cultura oriental, pero usa también categorias occidentales para pensar. Se
siente integrado a la cultura alemana (esto le diferencia de los fil6sofos
judios en la Alemania de gran parte del S. XX), pero releida libremente.
Le une a Hegel el sentido de la totalidad con fundamento de unidad. En
Hegel es racional, en Han se busca y reincorpora lo religioso.

En Hegel, la filosofia hace la sintesis de mads alta jerarquia. En Han
se deja la puerta abierta a la religion (en forma de sabiduria o religion
oriental o en forma de dios personal cristiano). En esta oscilacion esta su
busqueday en la puerta que abre al elemento ‘religién’ el desencadenante
de su atraccion en una sociedad en retirada de utopias racionales y ciber-
néticas. Para Hegel la verdad es el todo; para Han la verdad pasa por el
individuo, al modo kierkegaardiano y con matices orientales.

Decia J. Ratzinger:

Hegel y Schelling quisieron explicar filos6ficamente el cristia-
nismo y la filosofia cristianamente. Se unian asi al esfuerzo de los pri-
meros tiempos por elaborar una filosofia del cristianismo. Esperaban
hacer comprensible y til, desde una perspectiva racional, la doctrina
trinitaria y convertirla ademds, en su puro sentido filosdfico, en la
verdadera clave de la comprension del ser. No vamos a evaluar en
todos sus detalles los esfuerzos seductores por cambiar los conceptos.
Digamos solamente que aqui se repite, una vez mads, el callejon sin
salida tipico del monarquianismo (2005: 144).

Han todavia anda discerniendo qué es budismo y qué cristianismo,
pero tiene claro que la racionalidad necesita de la religion. Esto le dife-
rencia de Baudrillard o Lipovetsky. Ademas, ser cristiano catdlico le dife-
rencia de Z. Bauman, nacido en una familia polaca judia. Algunos temas
modernos que Han relee son: sujeto, libertad, politica, eros, belleza, poli-



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 583

tica, dignidad, dialéctica, muerte, sentido, comunicacion, técnica, comuni-
dad... Ve contradicciones e insatisfacciones, pero, apoyandose también en
experiencia religiosa, busca salidas y caminos de vida y libertad.

3.4. Algunos presupuestos de la Filosofia de Han

Citemos algunos presupuestos que modelan la actitud de Han y
guian la estructura de su discurso. En primer lugar: descubre un yo que
estd vivo, no determinado por una totalidad racional y socialmente es-
tablecida; aleja la reduccion lingiiistica y evita monopolios disciplinares
como el psicoldgico o el socioldgico; e incursiona en lo metafisico a través
de categorias como ‘positividad’, ‘estado de 4nimo’ y otras. Habla desde
un yo con conciencia de dignidad, saber y autoridad. Pone a dialogar las
tradiciones. Cita autoridades en un marco dialégico: aceptando aciertos y
reclamando excesos. Usa un tono de desapego y libertad para interpretar
y resemantizar categorias ajenas; en su punto de enunciacién se percibe
conviccion y firmeza pero también lejania y limitacion. Si a ello se suma la
extensa aceptacion de su discurso en el lector, algunos puntos de su perfil
podrian cuadrar perfectamente con el modelo de «intelectual francés pro-
féticon de la época (1944-1989) que estudia Dosse (1923) en La saga de
los intelectuales franceses, 1944-1989. Han empieza a escribir en la década
siguiente a la que Dosse da por muerta tal figura. Lo nuevo es que Han
va a ser un intelectual mestizo que escribe en aleman y no tiene alergia a
lo trascendente. Un punto a estudiar: Han es oriental, no semita; mds cris-
tiano que judio. Ello da indicios también para comprender sus diferencias
con Sloterdijk o Adorno.

En segundo lugar: descubre la duda y la ambigiiedad de los maestros
de la modernidad. Todo autor pasa por etapas, a veces contradictorias, y
la sintesis que busca suele quedar en proyecto; y cada una de sus palabras
es interpretable por cualquier lector consciente de ser ‘persona’ con dig-
nidad y poder. ;Esto es relativismo? No, s6lo el comienzo del fenomeno-
logizar (al modo husserliano) a partir de la aceptacion de la existencia de
una Verdad. Lo cual libera la riqueza constituyente de la persona, que es:
histoérica y eterna, Unica y social, pensante y sentiente, imaginante y cre-
yente. Por esto se entiende, filoséficamente hablando, que toda dialéctica
es siempre provisional.



584 JESUS CANO PELAEZ

En tercer lugar: descubre que el pasado filoséfico tiene muchas cosas
que recuperar y el futuro mucho que descubrir y sofiar, porque ambos son
muestras de un infinito que se actualiza y expone en todo tiempo. Ello in-
vita a una relectura del pasado, tanto o mds urgente que al s6lo reivindicar
cosas nuevas. Ya se dijo: Han es un coreano bautizado en el catolicismo,
ama la cultura oriental, vino a estudiar literatura y filosofia (de la que
hoy es profesor), se asent6 en un pais cristiano protestante, Alemania, que
forma parte de un continente en el que la religion parece retroceder. Guia
su pensar con apertura a la tension y discernimiento religioso, filoséfico,
estético. Con su precio. No es fécil ni evidente hermanar fe y razén. Se
precisa repensarlo de continuo. Esto le acerca a Agustin, que decia que
la vida invita «a buscar con danimo de encontrar, y a encontrar con animo
de seguir buscado» (De Trinitate 9,1,1). E invita a no dejarse engafiar por
el acto de escribir: «Confieso que me esfuerzo por pertenecer al nimero
de aquellos que escriben progresando y progresan escribiendo» (ep 143).

Han dialoga con categorias de varias religiones: budismo, budismo
Zen, confucionismo, chamanismo, cristianismo, judaismo. Hay puntos en
que se percibe cierta dificultad al acercarse al judaismo. Un ejemplo es el
capitulo titulado «De la accién al ser», del libro Vida contemplativa. Elo-
gio de la inactividad, en el que dialoga intensamente (2022e: 43-62) con H.
Arendt. Ya habra oido el lector que se anuncia para el otofio que viene un
nuevo libro de Han titulado Sobre Dios. Pensar con Simone Weil. S. Weil
fue judia convertida al cristianismo. Seguro que dard mads pistas.

Han no asume categorias de filosofia cristiana como ‘creacion de la
nada’ o ‘trinidad’, la ‘inmortalidad’. Esto condiciona su hermenéutica de
Hegel, que sf las toma aunque racionalizdndolas. Interpreta a su manera,
a veces, sus conceptos de dialéctica y totalidad. Piensa que la visién del
‘todo’ parte de un miedo arquetipico a la pérdida. No es miedo sino amor.
La sintesis que genera la totalidad es una atracciéon, no un miedo sublima-
do en poder sobre el otro.

3.5. La filosofia, el Otro, la dialéctica

En la conferencia titulada «Sobre eros», dada en Oporto en 2023,
decia Han: «Si alguien me pidiera que resumiese mi pensamiento filo-
sofico en una sola frase, le propondria la siguiente: el otro desaparece»
(2024c: 65). La categoria ‘otro’ puede hacer referencia a tres niveles de



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 585

sentido o contextos de uso: 1. el juego metafisico entre lo mismo y lo otro,
de raiz ontoldgica ya iniciado por Platén; 2. el otro como ‘no-yo’, como
categoria metafisica de raiz idealista alemana, tratado especialmente por
Fichte; 3. el otro como categoria que representa la alteridad en un contex-
to de intersubjetividad, tradicional en filosofia.* Han trabaja el segundo y
tercer sentido principalmente.

El otro puede desaparecer de muchas maneras: metafisicamente, en
la interpretacion de la muerte, en la concepcién religiosa, en el uso del
poder, en la practica cultural, en la experiencia del tiempo, del trabajo, de
la violencia, del amor, de la belleza, en la (des-)integracion social, en dife-
rentes regimenes politicos, en la forma de comunicacién y sus paradigmas,
en el distanciamiento de la tierra, en el uso del ritual, en la vivencia del
dolor, en la confrontacion accién-contemplacion, en el uso del lenguaje y
la narracion. Todos estos temas son tocados en diferentes textos por Han.
Constituyen un repertorio de tramas abordadas por la modernidad, pero
también una coleccién de fracasos, pues en ninguno ha encontrado una
férmula estable, una soluciéon duradera. La realidad es cambio, incerti-
dumbre. En este sentido Han es un hijo de la modernidad pero a la vez un
profeta que desmitifica sus utopias.

Si desaparece el otro, se hace imposible la unidad, la plenitud del
todo, el reconocimiento, la relacién. Han sigue una linea hegeliana. Por
eso afirma:

Segun Hegel, la filosoffa no comienza ni con el asombro ni con el
horror, sino por una necesidad. La «necesidad de la filosofia», segtin
Hegel, nace cuando de la vida del hombre desaparece el poder de la
unificacion. Es la necesidad de un «restablecimiento de la totalidad».
La totalidad es la coyuntura o el estado de una plenitud o saciedad
de la que se ha conjurado definitivamente el peligro de una pérdida
absoluta (2020a: 14).

Sin el/lo otro, la totalidad no esta completa. Hegel resuelve asi el pro-
blema dejado por Kant: una dispersion de elementos desconectados o re-

4 Enciclopaedia Herder. https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/P%C3%
Algina_principal [consulta 5-sep-2025].



586 JESUS CANO PELAEZ

chazados. Pero, de otra parte, los hijos ‘materialistas historicos’ de Hegel
(Marx) piensan que la totalidad es opresora y una creacion de las condi-
ciones materiales guiadas por la historia cuyas leyes hay que descubrir.
Estd predeterminada. Esta critica la asume la Escuela de Frankfurt, en
especial uno de sus conductores, Adorno.

La esencia de la dialéctica para Adorno (1966) es la negatividad, de
ahi su libro Dialéctica negativa. Para él, dialéctica sélo es una sucesion de
tesis y antitesis permanente, sin sintesis positiva, reconciliadora. Asi defi-
ne la dialéctica negativa:

La dialéctica [...] [es] una postura que deja a salvo a la razon
frente a los acontecimientos; deviene en critica permanente incluso
sobre si misma y frente a la historia; en este sentido es negativa, al
no buscar ni aceptar su transformacién en doctrina o en nuevo mito.
Es una dialéctica invertida, una dialéctica en permanente revision y,
sobre todo, dotada de memoria, a despecho de la razén instrumental
(1985:312).

El motor de la dialéctica negativa ‘invertida’, para Adorno, es la es-
tética (para Kierkegaard era la religion), entendida como una proto-epis-
temologia encargada de fomentar la ‘extrafeza’ permanente del yo y del
mundo. Su fundamento metafisico bien lo puede resumir esta afirmacion
de Adorno, citada por Han: «lo que es tal como es no deberia ser atn lo
ultimoy» (2022a: 103).

Recapitulemos. Hegel habla de un esquema tripartito: tesis (yo), an-
titesis (no-yo), sintesis (yo mas no-yo). Adorno reduce el esquema a dual
pero, usando el tiempo, parte cada polo. Es su estrategia. Con lo cual, el es-
quema tripartito de Hegel se convierte en Adorno en un esquema de cua-
tro. La dialéctica original de Hegel (‘yo’, ‘no-yo’ y ‘yo mds no-yo’) la con-
vierte Adorno en s6lo dos elementos: yo y no-yo. Con la accién del tiempo
duplica cada uno de éstos. El yo lo desglosa en: yo-real (tesis) y yo-posible
(antitesis). Y el no-yo lo desglosa en: la cosa-existente (tesis) y la cosa-exis-
tente-deseable que imaginara el sujeto (antitesis). Se forzard lo real (la
cosa) haciéndolo encajar en la medida que requiera un sujeto. Se niega lo
existente-real pidiendo un existente-deseable, ideal, salido con violencia de
la voluntad e imaginacion del sujeto. El pretexto es que la cosa-existente
da problemas, no satisface. Tiene truco; porque asi como en Hegel todo



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 587

trabaja para el Espiritu Absoluto y su autoposesion final, en Adono todo
trabaja para una subjetividad absoluta futura —en potencia— y sin nombre
para lo cual se pone condiciones de ser a si misma y a su contraparte, el no-
yo. Tal subjetividad absoluta sin nombre es la que dirige esa inversién de la
dialéctica: claro que construye una/su totalidad (no ha desaparecido) pero
ahora con ‘restas’ (negatividades) en vez de con ‘sumas’ (afirmaciones).

Esa es la intuicién de Han. Por eso dice: «<Hoy no habria que leer a
Hegel tal como nos han ensefiado Derrida, Deleuze o Bataille; tendriamos
que leerlo de otra manera» (2016: 17). El ‘tiempo diferente’ que evita la
trampa de Adorno es el eterno. Pone el ejemplo de la fidelidad en el amor:
«La fidelidad es ella misma una forma de conclusion, que introduce una
eternidad en el tiempo. Es una inclusion de la eternidad en el tiempo» (17).

Adorno evita la sintesis positiva hegeliana transformandola en con-
frontacion de desgarraduras previas sin curacion. Fundara un terreno sin
verdad ni fundamento, en simulaciéon (Baudrillard) permanente. La an-
titesis de Hegel era exterior al sujeto, por lo que la sintesis pedia al yo
(tesis) y al no-yo (antitesis) que cedieran una parte de si —o que dieran
algo por encima de si—, y se abrieran para generar algo nuevo en una
nueva dimensién. La antitesis de Adorno, en cambio, es interior al suje-
to, de manera que la posibilidad de sintesis serd un apafo que el sujeto
haga con la proyeccion ideal que efectiie imaginariamente en la identidad
que —segtn él— deberia poseer tanto el yo como las condiciones ideales
que deberian manifestarse en el no-yo, la cosa, lo existente real. En la sintesis
apafiada de Adorno no se trabaja con una negatividad real (como en Hegel),
sino predefinida por el sujeto, ajustada a su necesidad. Han dird que se
cambia la negatividad por una extrafa ‘positividad’ que terminaré siendo
el nuevo infierno: el de lo igual. Aplicado al intercambio de imédgenes, dice
Han: «En su positividad la sociedad de la transparencia es un infierno de
lo igual» (2022a: 55). Han la califica de «fatidica dialéctica», con conse-
cuencias para la libertad (2024b: 81), el reconocimiento del yo, la concep-
cién pesimista del cambio y/o la resistencia social, la conexién con el otro,
la creaciéon de comunidad...

En su obra, Han analiza més esa «fatidica dialéctica» llamada ‘positi-
vidad’ de que habla, relaciondndola con el Capitalismo, y menos aplicada
al Socialismo materialista. Pero su posicion religiosa, aunque ambigua, le
permite descubrir que es compartida por ambos: Capitalismo y Socialis-
mo. Resumiendo: la reinventa Hegel en la modernidad, sus discipulos de



588 JESUS CANO PELAEZ

derecha (Bauer) y de izquierda (Marx) se la apropian y transforman y la
generacion de Adorno vuelve a reinterpretarla. Y ahora Han cuestiona la
forma y alcance racional seguida en la cadena hermenéutica, la cual esta
arreglada.

El truco, como en la magia, consiste en desviar la atencién del espec-
tador para que no perciba la mecénica y psicologia que da pie a la sen-
sacion que identifica el manantial de lo real. Han conceptualiza el truco
como ‘positividad’ y lo critica como categoria asociada al régimen capi-
talista. Y si, éste asocia lo que es ‘positivo’ a objetos, mercancias. Pero, en
lectura marxista, esta subjetivaciéon del mundo no se da sin la previa crea-
cién de la subjetividad como cosa, como otra cosa del mundo; y éste es
un esquema, una opcién metafisica eminentemente marxista materialista
y dialéctico. El marxismo critica al capitalismo de mercantilizar las cosas
y colonizar las subjetividades. Pero el marxismo parte de un proceso pre-
vio mads radical: niega las condiciones originales del ser de la subjetividad
con el pretexto de que es fruto de otras/las condiciones de ‘produccion’
materiales, econdémica, laborales. Asi niega las condiciones antropolégicas
del sujeto previo a su intervencién dialéctica, y lo convierte en mercancia
también, en otra mercancia, mas metafisica y eficiente. Y después, cuando
ya todo es cosa, aprovecha algunas intuiciones de la sociologia para pro-
poner averiguar las leyes de la cosicidad y sugerir la posibilidad de des-
cubrir las leyes de la historia para poder predecirla. ;Pero es que no viene
precedida, porque viene predeterminada? ;Y de qué historia se trata?
La de las cosas. Mas ;el hombre es una cosa? Pero a estas alturas ya ha
duplicado el infierno del sujeto. Pues éste no sélo tendra que liberarse del
mercado capitalista (exterior) y sus mitos, sino también del mercado mar-
xista (interior), construido con palabras y sus fdbulas, en una conciencia
formateada con retdrica roussoniana). En el manantial de lo real no solo
fluyen cosas, también dones, conciencias, misterios.

Por eso Han intuye que la lectura marxista de Adorno no refleja to-
das las posibilidades de la intuiciéon hegeliana de totalidad, que es atea
pero no antiteoldgica. En Adorno, la sintesis no desaparece, solo se in-
vierte y trasfiere a la libertad y responsabilidad interna del sujeto (trans-
cendentalmente dirfa Kant). El sujeto se dird a si mismo dos cosas: 1. soy,
pero no lo suficiente (porque sufro y a veces no me acepto); por tanto,
me inventaré un otro que ser; 2. La realidad tiene deficiencias (hay hiato
insalvable entre yo-tu, hay vacios y muerte final); por tanto crearé, sonaré



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 589

otra realidad mejor para mi gusto y porque me considero duefio y sefior
de tal realidad (pues lo real nunca estard definido hasta que yo, sujeto, dé
mi palabra definitiva). Asi le roba el puesto a Dios y empieza su tragedia.
Pues esta nueva dialéctica primero convierte en Dios al sujeto, pero luego
le aplasta. Porque, de hecho y en el fondo de su conciencia, él sabe que
no lo es. Se lo manifiesta la finitud de su razén (no comprende todo), los
patoldgicos estados de animo que no es capaz de exorcizar, las paradojas
que no es capaz de unificar.

3.6. El futuro critico de la esperanza

Una debilidad de Han es el desequilibrio critico que nace de su intui-
ciéon. Abunda en critica al capitalismo y deja vacios su critica al materia-
lismo socialista. En nuestro tiempo, todo esté revuelto: el capitalismo se
ha vuelto marxista en algunos presupuestos, y el marxismo adopta formas
capitalistas. El marxismo se ha vuelto cultural y el capitalismo juega con
lo utépico. El avance de la ciencia y la tecnologia permiten una mejor
manipulacién de lo material. Cierto. Pero las opciones anti-sintesis y an-
ti-sistémicas son pre-cientificas. Y el abandono de la experiencia religiosa
(verdadera negatividad, dicho en términos hegelianos; verdadera plenitud
o tierra prometida, dicho en términos teoldgicos judeo-cristianos), se in-
tenta suplir con criterios estéticos y filosoficos (en su version idealista). La
revolucién quisiera ser matematica, cientifica, pero con una concepcion
racional del ‘afuera’, del ‘mas alld’. Y el marxismo quiere ser cultural y
capitalista; en su crisis deja los fundamentos econdmicos y los sustituye
por hechos culturales individuales. Asi Gramsci o la China actual. Y por
eso Han cuestiona: «Si hoy ninguna revolucién parece posible, tal vez sea
porque no tenemos tiempo para pensar. Sin tiempo, sin una inhalacion
profunda, se sigue repitiendo lo igual» (2022e: 30).

Al no dar contenido a esas lagunas, Han, por una parte, se pone en
riesgo de criticar (pero al fin, repetir) a Adorno, pues de sus textos no
saldran soluciones distintas, solo una sustitucién de configuraciones cultu-
rales. Han no puede reivindicar como original su lectura oriental (budis-
ta Zen) —al menos en Europa—. Antes que €1, llegaron a Europa otras
miradas. El judaismo y el cristianismo también son orientales. Y por otra
parte, siendo como es que abre —como hemos defendido— el estatuto de
interlocutor competitivo a la religién, no basta sélo tal reconocimiento



590 JESUS CANO PELAEZ

en lo tedrico. La experiencia religiosa pide proyeccién en la historia con
propuestas positivas y programas concretos. Si Han solo usa herramien-
tas idealistas y marxistas para elaborar critica y sugerir proyectos hist6-
ricos inconcretables, si, reconocera a la religién en la teoria de un limbo
especulativo, pero sin capacidad para tocar e influenciar lo real, lo perso-
nal, lo social.

Es evidente que esto le exigird esfuerzo, como profundizar en su
comprension del fenémeno religioso en sus propios términos fenomeno-
16gicos, y por tanto, como independiente de la estética, la filosofia y de
condiciones sociales cerradas, predeterminantes. Ademads, habra de per-
filar algunos escenarios de influencia y criterios con que dirigir la acciéon
en ellos. Han es consciente de ello —y algunos lectores se lo recuerdan—
cuando dice:

A los criticos de mis libros los sorprendera que de repente hable
de esperanza. Siempre se me ha reprochado que mi pensamiento es
pesimista. En realidad, el mio es un pensamiento esperanzado. Solo
quien espera puede pensar. Pero el pensamiento esperanzado no tie-
ne nada que ver con el optimismo (2024c: 132).

A continuacién de esta declaracion sali6 el libro El espiritu de la es-
peranza. Contra la sociedad del miedo. Todo el libro es una lucha metafi-
sica aspera —aunque con muy cuidadas formas— a favor y en contra de
Heidegger. De manera especial el capitulo ultimo. Alli dice:

La esperanza no saca sus fuerzas de la inmanencia del yo. Su
centro no es el yo. Quien tiene esperanza, esta camino del otro. Cuan-
do uno tiene esperanza, confia en algo que lo trasciende. En eso la
esperanza se parece a la fe. La instancia de lo distinto como trascen-
dencia es la que me alienta en medio de la desesperacion absoluta, la
que me capacita para levantarme en el abismo (2024c: 129).

Precisamente es esto lo que no encuentra en Heidegger, porque «Para
Heidegger, todo gira siempre solo en torno al yo» (128). Pero Han ha es-
cogido depender del lenguaje y antropologia de Heidegger (sintetizado
en el hombre ‘arrojado’ a la existencia y atrapado en la ‘culpa’ que eso
provoca), por eso a continuacion le defiende frente a E. Bloch. Han lleva



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 591

a Heidegger a la frontera de la religion y de la necesidad de una —diria
Agustin— ‘confesionalidad’, cuando afirma: «La existencia heideggeriana
no puede ser exculpada. La gracia es imposible. Sin embargo, precisamen-
te la esperanza es receptiva para la gracia. Heidegger tampoco acierta a
captar [...]» (136). Y mds adelante: «El pensamiento heideggeriano es in-
sensible para lo posible y para lo venidero. [...] se cierra a lo radicalmente
nuevo, a lo totalmente distinto» (139).Y termina el capitulo acercandose
a la solucién de Hannah Arendt, discipula de Heidegger: «La clave fun-
damental de la esperanza es la venida al mundo como nacimiento» (140).
Le da un voto de confianza a la intuicién religiosa judeo-cristiana. Y sin
embargo... no arregla su problema metafisico. Porque le parece imposible
desprenderse de o superar la influencia de Hegel y Heidegger.

(Qué crea el bucle sin salida en la filosofia de Hegel? Algo bdsico, su
definicién de dialéctica. La saca de una contraposicion de polos (yo y no-
yo) como rivalidad pura —al modo kantiano— e irreconciliable, la cual
necesita imaginar un concepto de negatividad que en realidad es puesto
por el sujeto —no dado por la realidad, por ello no auténoma— vy, de
otra parte, necesita desprenderse —porque si, por voluntad de poder— de
posibilidades y formas de ser que no le parezcan razonables. Es una con-
traposicion dualista, gnostica, que termina en pelagianismo por cualquier
camino (Przywara, von Balthasar). La teologia cristiana y de Agustin su-
peran el problema afirmando la marca del Creador impresa en toda la
creacion (no hay dialéctica sino ‘participacion’, ‘providencia’, ‘humildad’
y ‘conversion’ desde el principio), no atribuyendo la negatividad que no se
comprende (el mal) a Dios y recorddndole al sujeto que los conceptos mas
profundos de libertad y responsabilidad son inseparables. En el cristianis-
mo, la sintesis no la negocian un yo y un no-yo, a solas o en presencia de
un tercero de la misma especie metafisica —en terminologia hegeliana—,
sino que también estd presente la accion de la Verdad y la Gracia del pro-
pio Creador, Dios trinitario, que es de otro nivel —el Otro— o —como
dice J.-L. Marion— es «de otra forma que ser». Jesucristo es el tinico me-
sias mediador definitivo que nos lo garantiza y el Espiritu Santo el puente,
que es también persona y que ayuda a caminar hacia El.

(Qué da permanencia a ese muro sin puertas en Heidegger? Que aunque
cambia el lenguaje, da continuidad a la antropologia —pensada desde un
sistema que paraliza y mata al sujeto antes que el nihilismo— y a la con-
cepcion de totalidad de Hegel (creada a la medida del yo que se autopone



592 JESUS CANO PELAEZ

frente a un infinito inalcanzable), aunque en Heidegger esté mas existen-
cializada y fenomenologizada. Quizas una de la razones que llevan a Han
a dar un puesto especial en su obra a la reflexion sobre la muerte, proven-
ga de esta loca paradoja no resuelta por Heidegger. Para este, la tltima
apuesta para hacer funcionar su dialéctica sistémica —inmanente— es la
posibilidad de que un sujeto pudiera retar al momento de su muerte y
poder integrar a su sistema (a su razén) ese tltimo instante antes de morir
y el primero (sea lo que fuere que encontrare) posterior —para entender-
nos—. Con ello reduciria la trascendencia a algoritmo. Goethe, con ser més
agnostico y aconceptual que Heidegger, fue més sabio y humilde al salvar
en el ultimo instante a su personaje Fausto (simbolo del hombre moderno)
mediante la intervencion del amor orante de Margarita, una cristiana.

Pues bien, asi como Adorno critico la dialéctica de la Ilustracién, Han
critica la dialéctica de la “Tardo modernidad’ por medio de algunos auto-
res. Pero pudiera quedarse sin alternativa ‘otra’, real, historica. Adorno se
fia de lo estético como llave para abrir el futuro posible. Han, si no preci-
sa mds la potencia de la experiencia religiosa (que queda en penumbra),
dejaria también una hechizante estética (sin fondo filoséfico consistente)
de un ensayista oriental residente en Europa y gran genio encantador de
serpientes: pues sugeriria que Buda, Basho, Jesus, Holderlin, Hegel y ¢l
mismo son personajes de un cuento, contado en tinieblas al modo oriental
(como la saga de Las mil y una noches), sin autor, sin fundamento, sin fi-
nal. Cuento que atrapa al lector desprevenido en busca de un suefio para,
poco a poco, convertirle en eterno y errante fantasma.

En una de las tres conferencias de Oporto, Han disefié su escena-
rio colocando flores al lado del micré6fono que usé para hablar y mando
poner cerca un piano y una intérprete que intercalaba misica (estimada
por él) en partes de su discurso. En un punto de éste, comentando su afi-
cion a tocar el piano diariamente, con humor, ironia y juego decia: «En
estas circunstancias solo se puede llevar una vida monastica. Creo que,
en ultimo término, tengo mas de cura que de filésofo. Si no fuese un cura,
serfa un mago, un prestidigitador o un encantador. Hoy tenemos tan poca
magia...» (2024d: 105).

Menciona y se aplica, entre bromas y veras, las tres dimensiones en
que la filosofia moderna, desde hace trescientos afios, gusta dividir el 4m-
bito de la realidad humana —arte (estética), religion y filosofia (segun la
secuencia de Hegel)— y entre las que aprecia confrontarse a si misma



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 593

y poner a prueba a las demds en el orden que instaura. A la vista estd la
saturacion estética que nos ha regalado el S. XXy el enervante cansancio
que produce el agotamiento actual. Agotamiento por técnicas implanta-
das, pero también por metafisicas conscientemente decididas. No obstan-
te, en el S. XXI, en filosofia y con Han de por medio, hay cosas que estan
cambiando. Han intuye que lejos de estar acabado el humanismo, respira
con fuerza y capacidad de reivindicacién. Sabe que llegara el momento
en que, desde €l, se recuperara el puesto que merece la religion para ela-
borar nuevas sintesis. La religion cristiana —que no se siente extrafia en
Oriente—no ve excluyentes la aparicion y uso del ‘bit” con la revelacion
del “Verbo” que era “en el principio” (Jn 1, 1). El mundo tiene espacio
para que cada persona trabaje en su inagotable conversion. En la palestra
abierta que es todavia la filosofia, Han es de los contendientes que, sin
miedo, dan valor a exponerse para buscar un futuro que una y lo celebre
en comunidad.

Conclusion

Dios creador, estd presente en su obra. Para Agustin, Dios inquieta
el corazén, amplia la mente y guia la fe. Dice: «Dios no se hace mads gran-
de por el conocimiento de quienes lo encuentran, sino que, quienes le
encuentran, se hacen mas grandes por su conocimiento de Dios» (Serm
117,2,3). Han, comentando pensamientos de A. Silesius y Leibniz, afirma:
«Sin Dios, sin musico divino, el corazén se queda sin musica. [...] Dios hace
musica. La misica que toca es el mundo» (2029a: 117).

La felicidad tiene forma de persona. Ser persona es tener ‘dignidad’,
para Han. Sefiala: «La valoracion econémica de una persona contradice la
idea de la dignidad humana. Ninguna persona deberia ser degradada a ob-
jeto de valoracion algoritmica» (2022a: 42). La concepcion de la persona
en Agustin es conocida. Dice Dolby Mugica: «LLa esencia de la tesis agusti-
niana podriamos resumirla diciendo que el hombre es persona y ocupa el
més alto lugar de la Creacién precisamente por ser imagen de Dios, pero
no de un dios cualquiera sino del Dios Trinitario» (2006: 23).

La plenitud se alcanza en comunidad. Para Agustin la comunidad es
condicion antropoldgica e ideal de perfeccion. Comenta: «kDonde hay uni-
dad, hay comunidad. Donde no hay unidad, hay turbamulta. Es decir, una



594 JESUS CANO PELAEZ

multitud turbada (Serm 103,4). Han también reclama lo comunitario para
el S. XXI. Asevera: «A diferencia del tiempo del yo, que nos aisla y nos
individualiza, el tiempo del otro crea una comunidad. Por eso es un tiempo
bueno» (2018c: 123).

Habra futuro si hay esperanza. Apunta Han: «Las personas pueden
actuar porque pueden esperar. No se puede recomenzar sin esperanza»
(2024a: 64). Para Agustin la esperanza mueve el corazén: «La esperanza
es la levadura del amor (De bon vid 20, 25).

Decia San Juan de la Cruz: «Al final me examinaran del amor». Agus-
tin y Han animan a cuidar su misterio y valorar su energia. «;Quieres saber
qué clase de persona eres? —dice Agustin— Pon a prueba tu amor. ; Amas
las cosas terrenas? Eres tierra. ;Amas a Dios? No tengas miedo en de-
cirlo: eres Dios» (In epist Joan 2, 2, 14). La temporalidad es lucha entre
amores. Comentando a Badiou, dice Han: «El amor hace posible volver
a crear el mundo desde la perspectiva del otro y abandonar lo habituado.
Es un acontecimiento que hace que comience algo totalmente distinto»
(2018c: 110). Pues que la fe, el amor y la razén nos liberen del pesimismo
y alienten el compromiso social.

Bibliografia

ADORNO, THEODOR (1983). Teoria estética, Barcelona, Orbis.

ADORNO, THEODOR (1986). Dialéctica negativa, Barcelona, Taurus.

ALESANCO REINARES, TIRSO (2004). Filosofia de San Agustin. Sintesis de
su pensamiento, Madrid, Augustinus.

ALict, LuiGr (1998). «Introduccion a la filosofia de San Agustin», en José
Oroz Reta — José Antonio Galindo Rodrigo (Dirs.), El pensamiento
de San Agustin para el hombre de hoy. Vol. I, La filosofia agustiniana,
Valencia, Edicep: 103-194.

BALTHASAR, HANs URs von (1986). Gloria. Una estética teolégica, vol. 2,
Estilos eclesidsticos. Ireneo, Agustin, Dionisio, Anselmo, Buenaventu-
ra, Madrid, Encuentro.

BALTHASAR, HANS URS VON (2004). Solo el amor es digno de fe, Salaman-
ca, Sigueme.

BAVEL, TARSICIUS J. VAN (2001). «Amor» en Allan D. Fitzgerald, Dicciona-
rio de San Agustin. San Agustin a través del tiempo, Burgos, Monte
Carmelo: 39-50.



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 595

BENEDICTO X VI (2005), Deus caritas est, Madrid, San Pablo.

BIBLIA DE JERUSALEN (1998), Bil bao, Descl ée de Brouwer.

BLANCHET, VINCENT (2023). «“Amo, volo ut sis”. Heidegger et saint Au-
gustin» en Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie, 70:
385-399.

BYUNG-CHUL, HAN (2014). Psicopolitica. Neoliberalismo y nuevas técnicas
de poder, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2016). Por favor cierra los ojos. A la biisqueda de otro
tiempo diferente, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2017). Shanzhai. El arte de la falsificacion y la de-
construccion en China, Buenos Aires, Caja negra.

BYUNG-CHUL, HAN (2018a). Buen entretenimiento. Una deconstruccion de
la historia occidental de la Pasion, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2018b). La agonia de eros, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2018c¢). La expulsion de lo distinto, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2018d). Muerte y alteridad, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2019a). Ausencia. Acerca de la cultura y la filosofia
del Lejano Oriente, Buenos Aires, Caja negra.

BYUNG-CHUL, HAN(2019b). Hegel y el poder. Un ensayo sobre la amabili-
dad, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020a). Caras de la muerte. Investigaciones filosoficas
sobre la muerte, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020b). El aroma del tiempo. Un ensayo filoséfico so-
bre el arte de demorarse, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020c¢). En el enjambre, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020d). Hiperculturalidad. Cultura y globalizacion,
Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020e). La desaparicion de los rituales. Una topologia
del presente, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020f). La sociedad de la transparencia, Barcelona,
Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2021a). El corazon de Heidegger. El concepto de esta-
do de danimo, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2021b). La sociedad paliativa. El dolor hoy, Barcelo-
na, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2022a). Capitalismo y pulsion de muerte. Articulos y
conversaciones, Barcelona, Herder.



596 JESUS CANO PELAEZ

BYUNG-CHUL, HAN (2022b). Filosofia del Budismo Zen, Barcelona, Her-
der.

BYUNG-CHUL, HAN (2022c¢). Infocracia. La digitalizacion y la crisis de la
democracia, Barcelona, Taurus.

BYUNG-CHUL, HAN (2022d). Loa a la tierra. Un viaje al jardin, Barcelona,
Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2022¢). Vida contemplativa. Elogio de la inactividad,
Barcelona, Taurus.

BYUNG-CHUL, HAN (2023). La crisis de la narracién, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2024a). El espiritu de la esperanza, Barcelona, Her-
der.

BYUNG-CHUL, HAN (2024b. La salvacion de lo bello, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2024c). La sociedad del cansancio, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2024d). La tonalidad del pensamiento. Trilogia de las
conferencias. Vol. 1, Barcelona, Paidés.

CUSTODIO VEGA, ANGEL (1979). «Prélogo a las Confesiones» en Obras de
San Agustin. Vol. 11, Las Confesiones, Madrid, Bac.

DoLBY MUGICA, MARIA DEL CARMEN (2006). “El ser personal en San
Agustin” en Revista Espaiiola de Filosofia Medieval, 13: 21-30.

DoOsSE, FRANCOTS (2023). La saga de los intelectuales franceses, 1944-1989,
1. El desafio de la historia (1944-1968), Madrid, Akal.

DossE, FRANCOIS (2023). La saga de los intelectuales franceses, 1944-1989,
I1. El porvenir en migajas (1968-1989), Madrid, Akal.

EILENBERGER, WOLFRAM (2025). Espiritus del presente, Madrid, Taurus.

FISICHELLA, RINO (1995). «Amor» en Luciano Pacomio — Vito Mancuso
(dir.), Diccionario teolégico enciclopédico. Sagrada Escritura — Histo-
ria — espiritualidad — Teologia fundamental — dogmadtica, moral — Ecu-
menismo — Religiones, Navarra, Verbo Divino: 37-39.

FLOREZ, RAMIRO (1967). «El Dios de Hegel » en Archivo teolégico agus-
tiniano, 2: 479-514.

Francisco (1924). Dilexit nos, Madrid, San Pablo.

GIDDENS, ANTHONY (1997). Modernidad e identidad del yo. El yo y la so-
ciedad en la época contempordnea, Barcelona, Peninsula.

GINER, SALVADOR (1982). Historia del pensamiento social, Barcelona,
Ariel.
MARTIN VELASCO, JUAN (1993). El malestar religioso de nuestra cul-

tura, Madrid, San Pablo.



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 597

PEGUEROLES, JuAan (1972). El pensamiento filosofico de San Agustin, Bar-
celona, Labor.

PERRIN, CHRISTOPHE (2009). «Les sources augustiniennes du concepto
d’amour chez Heidegger» en Revue Philosophique de Louvain, 107:
239-267

RACIONERO, LUIS (1993). Oriente y Occidente. Filosofia oriental y dilemas
occidentales, Barcelona, Anagrama.

RACIONERO, Luis (2000). El progreso decadente, Barcelona, Espasa.

RATZINGER, JOSEPH (2005). Introduccioén al cristianismo. Lecciones sobre
el credo apostélico, Salamanca, Sigueme.

REALE, GIOVANNI - ANTISERI, DARIO (2010). Historia de la filosofia, Vol.
1.1. De la antigiiedad a la Edad Media: Filosofia antigua-pagana, Bar-
celona, Herder.

RosALEs, DIEGO IGNAacio (2020). Antropologia del deseo. La existencia
personal en Agustin de Hipona, Madrid, Universidad de Comillas.

SAN AGUSTIN (1959),“Exposicion de la Epistola de San Juan a los Partos”,
en Obras de San Agustin. Vol 18, Exposicion de las Epistolas a los Ro-
manos y los Gdlatas - Exposicién de la Epistola a los Partos, Madrid,
BAC.

SAN AGUSTIN (1973), Obras de San Agustin. Vol 12, Tratados morales, Ma-
drid, BAC.

SAN AGUSTIN (1975),“De la verdadera religiéon”, en Obras de San Agustin.
Vol 4, Obras apologéticas, Madrid, BAC.

SAN AGUSTIN (1979), “Las Confesiones”, en Obras de San Agustin. Vol 2,
Las Confesiones, Madrid, BAC.

SAN AGUSTIN (1979), “Soliloquios”, en Obras de San Agustin. Vol 1, Intro-
duccion general y primeros escritos, Madrid, BAC.

SAN AGUSTIN (1983), Obras de San Agustin. Vol 23, Sermones (3°) 117-183,
Madrid, BAC.

SAN AGUSTIN (1984), Obras de San Agustin. Vol 25, Sermones (5°) 273-338,
Madrid, BAC.

SAN AGUSTIN(1987), Obras de San Agustin. Vol 11a, Cartas (2°), Madrid,
BAC.

SAN AGUSTIN (2006), “La Trinidad”, en Obras de San Agustin. Vol 5, Escri-
tos apologéticos (2°). La Trinidad, Madrid, BAC.






La mujer en la institucién
libre de ensenanza

Maria Natal Martinez
Licenciada en Psicologia

Directora del Colegio de las Agustinas de Ledn

Recibido: 29 marzo 2025 / Aceptado: 20 junio 2025
|

Resumen: Este articulo trata de expli-
car el papel de la mujer, a través de la
historia, segiin las opiniones de varios
pensadores, fundamentalmente aquellos
pertenecientes a la Institucién Libre de
Enseflanza; y de los que sobresale el sa-
cerdote leonés Fernando de Castro: Rec-

tor que fue de la Universidad de Madrid
y presidente de “La Asociacién para la
Enseflanza de la mujer”.

Palabras clave: Institucion, maestra, pri-
maria, correos y telégrafos, pedagogia..

The Woman in the Free Teaching Institution

Abstract: This article explorer the role
of woman throughout history, based on
the opinions of various thinkers, primar-
ily those belonging to the Free Teaching
Institution. Among them, the leon priest
Fernando de Castro, former Rector of

Estudio Agustiniano, Vol. 61 (2025) 599-617
ISSN: 0425-340X; ISSN—e: 2792-260X

the University of Madrid and President
of “the Association for the Education of
the woman”.

Keywords: Institution, teacher, primary,
post and telegraphs, pedagogy.

@ DOI: 10.53111/ea.v60i2.1267



600 MARIA NATAL MARTINEZ

1. Asociacion para la ensefianza de la mujer. Resefia historica

Esta Asociacion fue fundada en 1870 por el Ilmo. Sr. Don Fernando
de Castro, Rector de la universidad de Madrid, teniendo por objeto con-
tribuir al fomento de la educacién e instruccién de la mujer en todas las
esferas y condiciones de la vida social.

Formada en un principio de s6lo 70 a 80 socios. Profesores en su ma-
yoria de la misma universidad y de otros institutos de ensefianza, consa-
grése por de pronto a sostener la Escuela de Institutrices que el mismo Sr.
Castro habia creado e instalado algunos meses antes en la escuela normal
central de maestras, bajo la autoridad de la directora de este centro oficial,
y con profesores de los citados cuerpos docentes que prestaban y han se-
guido prestando gratuitamente sus servicios.

En 1878 la asociacién cre6 la escuela de comercio para sefioras, colo-
candola en el local inmediato al de la normal, con entrada por la casa de
ésta, y subordindndola también, con aprobacién del ministerio de fomen-
to, a la autoridad de la misma directora.

Conceptuando después insuficientes los locales de que venia dispo-
niendo para el ulterior desarrollo de sus escuelas, la asociacién tomd en
arrendamiento en 1880 el cuarto segundo de la casa n° 14 de la calle de
la Bolsa, donde establecid su domicilio, y en 1883, en el mismo concepto,
el piso principal, y posteriormente una de las habitaciones del tercero,
ejecutando en estos locales, a fin de acomodarlos a las necesidades de su
instituto, obras por valor aproximadamente de 10.000 pesetas.

Mediante esta preparacion y la adquisicién del necesario mobiliario
de escuelas, la asociacion, en el propio afio 1883, cred la escuela de correos
y telégrafos, y seguidamente organizo la seccién de idiomas, la de dibujo
del yeso y de pintura y la clase de musica de arménium: en 1° de Noviem-
bre la escuela primaria elemental, y posteriormente la escuela preparato-
ria para el ingreso en la normal central de maestras, con la que completd,
en cierto modo, el organismo de su institucion.

El desenvolvimiento de la asociacidn y la aspiracion a instalar sus
escuelas de un modo conveniente, la llevo a la construccion de un local
propio, y haciendo un llamamiento a las personas amantes de la cultura,
abri6 una suscripcién por acciones, que ofrecié productos suficientes para
la adquisicién de un espacioso solar y para emprender en €l la edifica-
cioén que se inauguro el 9 de mayo de 1892 y se termind en junio de 1893,



LA MUJER EN LA INSTITUCION LIBRE DE ENSENANZA 601

instaldndose en el edificio la Asociacion. Reune el edificio construido
ad hoc todas las condiciones que la higiene y la pedagogia aconsejan,
menos la calefaccion, porque habiendo necesitado tomar un préstamo
del banco hipotecario para terminar la construccién, no se quiso insta-
lar tan importante complemento por no aumentar la hipoteca con unas
10.000 pesetas mds, que aproximadamente representa aquel servicio, es-
perando que mads adelante los amantes de la cultura patria podrian con
sus donativos atender a dicha necesidad, que por desgracia atin esta en
descubierto.

Hace dos cursos, en 1908, establecio la escuela de mecandgrafas, cuyo
objeto es dar la ensefianza practica necesaria para desempefiar cargos re-
tribuidos en casas de banca, comercios y oficinas particulares.

Si hubiéramos de citar los nombres de personalidades eminentes que
con gran celo y entusiasmo han cooperado a la difusién de la cultura de la
mujer en este centro, llenariamos un grande espacio de nuestros apuntes:
basta saber que muchos catedraticos de la universidad, insignes maestros,
han figurado y figuran entre dichas personalidades.

Desde su fundacion, la asociacién ha expedido 181 titulos de institu-
triz y 239 de profesoras de comercio, y seria larga la enumeracién de las
alumnas que, concluidas sus carreras, han ocupado, y hoy ejercen satis-
factoriamente, cargos importantes, ya en los comercios de Madrid, ya en
escuelas publicas, obtenidas por oposicidn, en las normales de maestras y
en la escuela superior del magisterio.

Esta asociacién registra en sus anales varios triunfos alcanzados en
diversas exposiciones universales, como las de Paris, Filadelfia, Chicago,
Viena, Madrid, Bilbao, Australia, en la que obtuvo medalla de oro que fue
la mds alta recompensa otorgada.

Como detalle caracteristico de estas escuelas, pues quiza sean las tni-
cas donde exista, diremos que los exdmenes de fin de curso que fueron
suprimidos hace afios, sin que por ello se haya resentido la ensefianza,
toda vez que el Profesorado, comprendiendo su hermoso cometido y res-
pondiendo a su propio deseo y a los fines humanitarios de la asociacion,
trabaja con celo digno de toda loa.

En suma, la asociacion para la enseiianza de la mujer, fue acogida
desde el primer momento de su fundacién con gran entusiasmo por todas
las clases de la sociedad madrilefia: por el nimero y condiciones de sus
ensefianzas, se encuentra a la altura de las Instituciones similares extran-



602 MARIA NATAL MARTINEZ

jeras, como espontdneamente lo han manifestado numerosos viajeros que
de otros paises han honrado el local con sus visitas.

Concluiremos expresando con gran satisfaccién, por nuestra parte,
que la mujer espafiola ha venido manifestando gallardas muestras de sus
felices disposiciones para toda clase de estudios, condiciones malogradas
hasta el funcionamiento de estas escuelas, circunstancia, por si sola, que
proclama muy alto la trascendental influencia de la asociacion.

Madrid, Julio de 1910’

2. La promocion de la mujer

Fernando de Castro abri6 las puertas de la Universidad a todo
tipo de asociaciones para la educacidon popular. Se cred una asociacion
para establecer a la vez escuelas gratuitas a nifios y adultos por medios
originales.

Pero en la obra que se empefid mas, fue en la asociacion para la en-
sefianza de la mujer, cuyo primer Presidente fue él. El 21 de febrero de
1868 pronunci6 el “Discurso en la inauguracién de las conferencias domi-
nicales para la educacion de la mujer (...)”, que se suele citar con el titulo:
“Carécter de la educacion de la mujer”, por ser el tema que se trata.

Las contribuciones mas importantes de Fernando de Castro se die-
ron en el campo de la pedagogia. Luché por introducir “El Quijote” en la
escuela, de hecho, escribié dos: uno abreviado para el pueblo y otro para
los nifios, asi como los libros mds importantes, inspir6 la pedagogia infantil
y diferencial, de la que hizo una reforma, apost6 por la igualdad para la
mujer, como ya hiciera Platéon en el siglo IV antes de Cristo. Impulsé la
creacion de la enseflanza secundaria (de 10 a 13 afios) de la que habla-
remos mas adelante, e incluso la creacion de institutos de secundaria en
todos los partidos judiciales o cabeceras de comarca. Esta brillante idea,
fue llevada a la practica por el filésofo leonés, cepedano de pro, de Magaz
de Cepeda, Don Angel Gonzilez Alvarez, que sucederia a Ortega en la
catedra de metafisica de la universidad complutense de Madrid.

1 Diaz DE CERIO, 1814-1874: 541,542 y 543.



LA MUJER EN LA INSTITUCION LIBRE DE ENSENANZA 603

Turin afirma que a la Republica de 1869 se le podré llamar “Republi-
ca docente” o “Reptublica de los profesores”. Reconoce que “los dos espi-
ritus que abordaron de modo més interesante y profundo los problemas
de la educacién femenina, son Fernando de Castro, su promotor, podria
decirse, y Concepcién Arenal?”.

No obstante, tanto Castro como Concepcién Arenal procuran no
plantear el tema como “reivindicaciones agresivas”, sino como una “pro-
posicién doctrinal sélida”.

En el citado discurso, sefiala que la igualdad del hombre y de la mujer
es una verdad evangélica, doctrina asumida, en parte, por el Renacimiento
y la Ilustracidn, al darse cuenta de que la Biblia dice, refiriéndose al hom-
bre, “démosle una compafiera semejante a é1”.

En 1869, en el discurso, para la educacion de la mujer, que ley6 el
21 de febrero afirma que “aunque el Renacimiento y la Reforma han de
esclarecer la verdadera doctrina del cristianismo sobre que la mujer no es
esclava, sino comparfiera del hombre (...)”, pero no se detiene a explicar
en particular esa contribucion del Renacimiento y de la Reforma.

Puesta la mano sobre mi conciencia, os aseguro que no existe dere-
cho divino ni humano que os obligue (se dirige a las mujeres que le escu-
chaban) a imponer nada al hombre, aunque sea en materia de religion, y
que de hecho han de seguirse luchas, desasosiego, descubrimiento y rup-
tura de la paz en las familias.

Fernando de Castro fue socio de la congregacién de Santa Teresa de
Jests, establecida en la iglesia de Nuestra Sefiora del Carmelo, en 1851.
En este Sermén distingue entre fendmenos naturales y fendmenos sobre-
naturales de los que la Santa es un ejemplo que se plasma en lo concreto.

Segun Labra: “D. Fernando de Castro logré determinar a un peque-
fio grupo de personas para que el 1° de diciembre de 1869 se inaugurara,
como un ensayo, la escuela de institutrices, que quedé establecida en el
edificio de la normal central de maestras, con sesenta alumnas, bajo la
inspeccion de la directora de esta, D* Ramona Aparicio. De aquel insti-
tuto salieron, en junio de 1870, seis institutrices, examinadas en la Uni-
versidad Central, con cuyo ejemplo pudo intentarse un nuevo desarrollo,

2 TURIN, 1963: 60.



604 MARIA NATAL MARTINEZ

convirtiendo en definitivo lo que antes fue un mero ensayo. Constituyese
una verdadera asociacion con reglamento y toda suerte de condiciones,
en junio de 1871, tituldndose asociacién para la ensefianza de la mujer.
A su frente fue puesto, por voto unanime de los asociados, el infatigable
D. Fernando, que desempeiio aquel cargo hasta su fallecimiento, después
del que ha venido a tomar sobre si la direccion del Instituto el Sr. D. Ma-
nuel Ruiz de Quevedo®”.

Sintetizando el pensamiento de Fernando de Castro, podriamos decir
que hombre y mujer son imdgenes de Dios, y el perfeccionamiento gene-
ral de la naturaleza, obliga por igual a hombres y mujeres. La promocién
de la mujer constituye la clave de la lucha social, en un momento en que
“las cuestiones femeninas siguen siendo secundarias para el conjunto de
los medios docentes*”.

Castro cayo en la cuenta de que la modernizacién de la cultura espa-
fola, su europeizacion, llevaba aparejada la promocion de la mujer: “Fer-
nando de Castro no oculta que una de las razones de instruir a la mujer
espanola es que las “naciones més avanzadas “han dado ejemplo®”.

Esa idea cristalizard mas adelante con Ortega y Maria Zambrano.

En linea con Castro, Cossio escribe en el Boletin de la Institucién
Libre de Ensefianza que es “imperiosa necesidad borrar el abismo que
existe hoy entre la cultura de la mujer y la del hombre, origen de la resis-
tencia mas considerable y tenaz que se opone al progreso®”.

Don Fernando habia explicado que la cultura desigual produce un
verdadero divorcio antinatural entre hombre y mujer. Son como dos ex-
tranjeros que cogen el mismo tren y que viajan a la misma ciudad, pero no
se comunican adecuadamente durante el viaje a la misma ciudad, distinta
cultura, distinto lenguaje, casi distinto idioma.

En 1870 fundo la asociacién para la ensefianza de la mujer, cuyo ob-
jetivo principal era “contribuir al fomento de la educacién e instruccion
de la mujer de todas las esferas y condiciones de la vida social”.

3 DE LABRA,1888: 55.
4 TURIN, 1963: 59.

5 TURIN, 1963: 98.

6 C0ssi0,1890:259.



LA MUJER EN LA INSTITUCION LIBRE DE ENSENANZA 605

Un centenar escaso de socios, en su mayoria profesores universitarios
y de instituto, promovieron también la escuela de institutrices, instalada
en la escuela normal central de maestras.

Ocho afios mas tarde (1878) la asociacion cred la escuela de comercio
para sefioras, y en (1883) la escuela de correos y telégrafos.

En 1884 fundaron sucesivamente la escuela primaria, la superior, la
escuela elemental, y la escuela preparatoria para el ingreso en la escuela
normal central de maestras. En 1908 se establecié también la escuela de
mecandgrafas.

Las mujeres espafiolas mostraron gran capacidad para todo tipo de
estudios, siendo su rendimiento intelectual similar al de los hombres. Al-
gunos afos mas tarde Ortega y Gasset, -que fue diputado a Cortes por
la provincia de Ledn-, también apostd por la promocién de la mujer en
la Universidad, contratando como profesora de su departamento a M*
Zambrano, que después seria una prestigiosa escritora. Habia indicado
Ortega que las mujeres salvarian la cultura lo mismo que habian salvado
las familias en la emigracion.

Las mujeres ocuparon un espacio importante en la vida y hasta en
la obra de Ortega. “Mi madre ayudé mucho a José Ortega y Gasset en
sus dificultades, en sus depresiones (...). Ortega queria que las mujeres
construyeran su propia cultura -la cultura masculina, nos dice José Ortega
(hijo), estd en decadencia-. Ortega (padre) quiso que M* Zambrano fuese
profesora en su citedra. Ortega esperaba mucho de M* Zambrano’”.

El autor de La Espaiia invertebrada esperaba quizas que M.* Zam-
brano abriera cauces a esta cultura femenina. Una misién semejante debid
sugerir Ortega a Victoria Ocampo, su amiga y mecenas de varios poetas,
por ejemplo, de Borges. También tenfa gran fe en Maruja Mallo. Quizds
motivase esta cuestion a Rosa Chacel, y a un sinfin méas de mujeres. “Las
mujeres salvaran la cultura igual que en otro tiempo salvaron las familias
en la emigracion. Ellas se encontraban en mejores circunstancias a la hora
de conseguir un trabajo, y ademds mantenian la moral alta en los momen-
tos dificiles (...). Mi madre tradujo algunos libros para Espasa-Calpe con
el fin de ganarse algin dinero”. Afirma José Ortega Spottorno, hijo de
Ortega.

7 NATAL,1982: 427, 453, 454.



606 MARIA NATAL MARTINEZ

“Toda la poesia lunar de Juan Ramoén estd llena de mujeres que aso-
man a los balcones y dan a los muchachos que se acercan a ellas una bebi-
da amarguisima de tuétano con cicuta®”.

Segin Aranguren: “Maria Zambrano es una mujer excepcional”.
Fue discipula de Ortega y profesora en la catedra de metafisica. En aquel
tiempo, en que el nimero de alumnas era escaso, Maria tuvo el mérito de
ser profesora dentro de un equipo envidiable: “Maria Zambrano escribe
péginas mistico-poéticas que difieren bastante de lo que hacen los orte-
guianos ortodoxos. Si bien ella se considera orteguiana, es un orteguismo
muy particular”.

Orteguismo mistico y mitico, menos racionalista que la obra del
maestro. Sin llegar a ser propiamente feminista, Maria Zambrano cultivo
indudablemente perfiles femeninos. Maria se exilié en 1939, y més tarde
hizo el regreso que fue intensamente deseado por algunas espafiolas.

Se la concedié el premio “Principe de Asturias”, premio que aceptd
porque, segtin confiesa: “Somos muchos los que aceptamos la situacién de
Espafia, es decir, la forma de hacer del rey y de sus colaboradores”.

Maria Zambrano, dice Cela, me parece una de las mejores cabezas
de todos los tiempos. Las tres personas que mas me ayudaron en mis co-
mienzos fueron ella, Pedro Salinas y Pablo Neruda. (...). Cuando la vi en
Ginebra el afio pasado, me regal6 la fotocopia de unos versos mios del
aflo 1934, muy influidos por Juan Ramén Jiménez en el espiritu y por
Alberti en la forma.

El poeta Valente trabajé duro en la preparacion del regreso de Ma-
ria Zambrano. Valente se queja de la poca atencion que en Espaiia se ha
prestado a esta pensadora orteguiana. A raiz de la publicacion del primer
volumen de Obras reunidas en ediciones Aguilar, sélo hubo dos respues-
tas de Espafia. Una, la mia, vino de fuera. La otra, escrita por Aranguren,
de dentro. A partir de este instante, el pensamiento de Maria Zambrano
empieza a ser oido.

“Para mi, asegura Rosales, Maria Zambrano no sélo es una gran es-
critora en el terreno del ensayo, sino también, tocindome muy de cerca,
en la palabra poética que reside en su escritura. La conoci hace muchos

8 GARCIA LORcA, 1963: 427.



LA MUJER EN LA INSTITUCION LIBRE DE ENSENANZA 607

afios, en el &mbito universitario, cuando Ortega confiaba en ella mds que
en nadie”.
“Mi padre se jubil6 con el nimero uno, y con un sueldo de dos mil
esetas. A su muerte, no dejé un céntimo, sélo ;Su Obra!, y los derechos
i
de autor”, dice José Ortega, hijo.

3. La educacion de la mujer

El 3 de febrero pronuncié Don Fernando el discurso inaugural del
primer centro creado para la educacién de la mujer en Espaiia, el ateneo
artistico y fiiterario de Seforas” en el que se impartian diversas ensefian-
zas dirigidas a las mujeres: musica, idiomas, dibujo, etc.

Fernando de Castro habia creado en la Universidad de Madrid la
academia de conferencias y lecturas publicas para la educacion de la mu-
jer, cuyo objetivo era realizar conferencias los domingos por la mafiana
con la pretension de incrementar la cultura y la formacién de la mujer.

Rafael M.” de Labra lo recuerda de la siguiente forma: “Por desgracia,
la sociedad a que me refiero duré poco tiempo, y D. Fernando tuvo que
convertir sus esfuerzos a otra empresa no menos meritoria: a la educacién
de la mujer. Con este fin organizé primero las conferencias dominicales,
que se dieron desde el 21 de febrero al 23 de abril de 1867 (sic:1869, en el
Paraninfo viejo de la Universidad Central®”.

Fernando de Castro como sus amigos los krausistas, creia que la des-
igualdad entre los sexos era debida, entro otras cosas, a un hecho cultural:
la carencia de cultura y la fuerza de la costumbre. Para ellos la mujer es-
pafiola era més inculta que el hombre y por tanto més influenciable por la
Iglesia, con lo que era un obstadculo para el avance de las nuevas ideas. Por
esta razon era preciso cambiar la mentalidad del sexo débil, si se preten-
dia cambiar los fundamentos de la sociedad espafiola.

En este discurso, el sacerdote leonés hace una descripcion general de
la vocacién y destino social de la mujer:

9 DE LABRA, 1888: 39.



608 MARIA NATAL MARTINEZ

“Su objeto, como es razén el empezar este género de obras, es hoy
por hoy sumamente limitado. Despertar en unas y arraigar en otras la
firme conviccién de que la mujer debe educarse en mas amplia esfera que
antes, si ha de cumplir su destino en la vida, es s6lo nuestro actual intento.
Por esto, la serie de conferencias que, no por merecimiento propio, sino
por ministerio de mi cargo y profesiéon, me toca hoy inaugurar en este si-
tio, constituirdn un bosquejo de cémo deba ser esa educacién, abrazando-
la en todas sus principales fases y elementos. Al anunciaros nuestro pro-
posito, y al reclamar para €l vuestra cooperacion y vuestra benevolencia,
permitidme sefioras, que os dirija algunas palabras sobre el cardcter de
la educacion de la mujer, conforme a su funcion social y a las superiores
exigencias de la época presente!?”.

Después indica las asignaturas que colaboran a formar a la mujer,
segln los ideales krausistas, y no sea influenciada por la Iglesia catdlica:
“Ante todo, el conocimiento de la elevada misiéon en que por ley de la
naturaleza se halla constituida, debe determinar la esfera, extension y ca-
racter de sus estudios. La religién y la moral, la higiene, la medicina y la
economia doméstica, las labores propias de su sexo y las bellas artes for-
man la base fundamental de su instruccién, cuyo complemento necesario
es la pedagogia, que la ilustra y guia para la educacién y enseflanza de los
hijos. La geografia y la historia, las ciencias naturales, la lengua y la litera-
tura patrias, con algunas nociones de la legislacion nacional en lo relativo,
especialmente, a los derechos y obligaciones de la familia, constituyen un
segundo circulo mas amplio de la cultura general humana.

A éstos, por lo menos, pueden reducirse los estudios comunes a toda
la que aspire al desarrollo y perfecciéon de su naturaleza en la Sociedad y
en el seno del hogar doméstico. Tres condiciones han de distinguir y hacer
interesantes estas ensefianzas: moralidad, religiosidad y belleza. (....).

No es, ciertamente, menos esencial la piedad religiosa; pero no nue-
vamente fundada en una fe pasiva e inerte, sino ilustrada por la razén y la
conciencia, sin la cual, exaltaba la mujer por su impresionable fantasia, se
entrega a un culto puramente externo, olvidando adorar a Dios en espiritu
y en verdad, cayendo en la supersticion y el fanatismo, y creyendo de bue-
na fe que asi agrada al creador y cumple sus obligaciones!!”.

10 DE CASTRO,1869: 4-5.
11 DE CASTRO,1869: 8 y 9.



LA MUJER EN LA INSTITUCION LIBRE DE ENSENANZA 609

Fernando de Castro termina el discurso con una invitacién a que las
mujeres una vez formadas influyan en sus maridos y sean tolerantes, es-
pecialmente en temas politicos y religiosos. Pretendia con esta sugerencia
neutralizar, segin el convencimiento suyo y de los krausistas, las tenden-
cias politicas conservadoras y religiosas catdlicas de las mujeres. Hace
también una recomendacion a asociarse las mujeres, pero alejadas de toda
tutela eclesidstica.

“Cuando tal hayais conseguido, influid sobre el hombre, para que val-
ga y sea algo en la vida e historia de su tiempo, algo en religién, algo en
las demds esferas y fines de la vida. Guardaos, sin embargo, de pretender
imponerle nada en el orden religioso, ni en el politico, ni en otro alguno.
Vuestro destino, como esposas y como madres, es aconsejar, influir; de
ninguna manera imperar. (...). Puesta la mano sobre mi conciencia, os
aseguro que no existe ninguin derecho, divino ni humano, que os obligue
a imponer nada al hombre, aunque sea en materia de religion, y que de
ello han de seguirse luchas, desasosiego, desabrimiento y ruptura de la
paz de las familias. Cuando para conseguir un intento a todas luces justo
y asequible, no basten vuestra moderacion y vuestros consejos, resignaos
pacientemente, y encomendadlo a Dios, que es quien puede tocar y mover
los corazones. Fuera de los quehaceres de vuestra casa, que principalmen-
te os incumben, asociaos en buena hora para la caridad o la ensefianza, o
para fin esencial de la vida; mas no encerréis en estrechos moldes vuestro
puro amor a la verdad y al bien, que debe ser vinculo universal entre los
hombres, ni lo profanéis al contacto de las pasiones de partido. Sois llama-
das a unir; ;No dividais!'?”.

Fernando de Castro en la memoria que hizo de los logros de la uni-
versidad de Madrid en el curso 1868-1869 nos dice que la academia de las
conferencias y lecturas publicas para la educacién de la mujer”, contando
solamente con cien miembros, costed la publicacién de las quince confe-
rencias dominicales que se habian dado y resumia asi el trabajo de sus
promotores:

“Inutil seria encarecer la importancia de esta institucion en el estado
actual de la educacion de la mujer en nuestra patria y teniendo presentes
las ideas reinantes entre nosotros respecto a la instruccién que debe reci-

12 DE CASTRO, 1869: 11 y 12.



610 MARIA NATAL MARTINEZ

bir este sexo para cumplir su elevada misidn, tanto en la obra general de la
sociedad como en el seno del hogar y en la familia. Por esto los profesores
han dedicado sus principales esfuerzos en el presente curso a deshacer
preocupaciones arraigadas y fatales, a fijar los puntos mas importantes
sobre que deben versar la educacién y la instrucciéon de la mujer, escla-
reciendo el concepto de éstas en los diversos érdenes y fines de la vida,
desde el doméstico hasta el religioso'®”.

La profesora Rosa Maria Capel, estudiosa de lo que significé la obra
de Fernando de Castro en la educacién de la mujer en el siglo XIX, sinteti-
za en tres objetivos lo que se pretendid con esas conferencias dominicales.

1. Convertir a la mujer en ayuda eficaz para su esposo;

2. Educar convenientemente a sus hijos por la formacién adquirida y
sus propias cualidades.

3. Influir en la sociedad a través de la formacion religiosa, de costum-
bres, de la urbanidad y cultura que adquiera la mujer!'#”.

E123 de abril de 1869, aniversario de la muerte de Miguel de Cervan-
tes,la academia de conferencias y lecturas ptblicas para la educacién de la
mujer celebré una fiesta en los salones del Senado, en la que Fernando de
Castro pronuncié un discurso-conferencia, cuyo contenido se desconoce.

El 1 de diciembre de 1869, Fernando de Castro inauguraba una nue-
va obra popular en la universidad de Madrid: las ensefianzas para insti-
tutrices”, en la escuela normal de maestras. Rafael M* de Labra recuerda
este acontecimiento con las siguientes palabras:

“Luchando con todo esto, D. Fernando de Castro logré determi-
nar a un pequeio grupo de personas para que en 1° de diciembre de
1869 se inaugurara, como un ensayo, la escuela de institutrices, que
qued¢ establecida en el edificio de la normal de maestras, con setenta
alumnas, bajo la inspeccién de la directora de esta D* Ramona Apa-
ricio. De aquel instituto salieron en junio de 1870, seis institutrices,
examinadas en la universidad central, con cuyo ejemplo pudo inten-

13 DE CASTRO, 1869-1870: 244.
14 CAPEL MARTINEZ, 1869:119.



LA MUJER EN LA INSTITUCION LIBRE DE ENSENANZA 611

tarse un nuevo desarrollo, convirtiendo en definitivo lo que antes fue
un mero ensayo®”. (Repetimos la cita para recalcar el hecho)

En el discurso que para ese acontecimiento pronuncié Fernando de
Castro, sefialaba los objetivos que se pretendian con esa nueva institucion.
La escuela de institutrices se proponia formar un nuevo cuerpo de maes-
tras, en sintonia con los cambios producidos en la sociedad, que esperaba
que la mujer no sélo fuera una madre doméstica, sino también una madre
de la sociedad. La finalidad de esta escuela era dotar a las jévenes muje-
res de los elementos mds indispensables de la cultura intelectual, moral y
social, para que después las transmitieran y las aplicaran en la enseflanza
a otras mujeres. La institutriz, a diferencia de la maestra estatal, es una
mujer que educa privadamente a las hijas de las familias. Viven con ellas,
transmitiéndoles una cultura superior a la que reciben en las escuelas pu-
blicas. Para seguir los estudios de institutriz se exigia haber aprobado los
de maestra o en su defecto demostrar los conocimientos basicos que en
ellas se adquirian.

El18 de diciembre de 1869 el Papa Pio IX abria el Concilio Vaticano I,
que tanta influencia tendria en los posicionamientos de Fernando de Cas-
tro y los krausistas. El 15 de diciembre se presentaba en las Cortes espa-
fiolas el proyecto de ley que establecia el matrimonio civil, produciéndose
la protesta de los obispos espafioles.

En junio de 1871 se funda la asociacion para la ensefianza de la mujer
de la que va a ser presidente D. Fernando de Castro. Su finalidad como
consta en su reglamento es: “dar a las jovenes las nociones indispensables
de la cultura intelectual, moral y social de la mujer y preparar a las que
han de dedicarse a la ensefianza y la educacién”. Esta asociaciéon fue la
primera institucién educativa estable creada por los discipulos de Sanz
del Rio y tendria una fructifera vida durante muchas décadas después de
la muerte de Fernando de Castro, incrementando sus actividades y ense-
fianzas: escuela de profesoras de parvulos, escuela de primaria elemental,
escuela de primaria, superior, escuela preparatoria, escuela de comercio,
escuela de idiomas, escuela de correos y telégrafos, etc.

15 DE LABRA, 1888: 55.



612 MARIA NATAL MARTINEZ

“Una de las cuestiones capitales que el progreso de la civilizacién ha
traido al debate en las sociedades modernas, es la educacién de la mujer,
compaiiera del hombre, alma y vida de la familia, maestra de las costum-
bres, la mas suave y mas intima influencia, pero por esto mismo quiza la
mas poderosa, entre todas las que forman la trama de la vida y dirigen el
providencial cumplimiento del humano destino'”.

“En los pueblos cultos, que constituyen como el centro y médula de
la historia de la Tierra, pasaron, para bien de la humanidad, los tiempos
en que, ora la poligamia, ora la sujecién a la despdética potestad del padre
de familia, mantenian, a la mujer en servil dependencia, cuando no en ab-
yecta y degradada condicion: desaparecio la edad en que se discutia si la
mujer tenia alma, si formaba parte de la especie humana'’”.

“Y aunque el Renacimiento y la Reforma contribuyeron a esclarecer
la verdadera doctrina del cristianismo sobre que la mujer no es esclava,
sino compaiiera del hombre, siguid éste, con todo, imperando exclusiva-
mente, y negandose a reconocer en aquella los derechos que como tal le
son debidos en la sociedad y en la familia. Mas, admitida hoy la unidad
humana (integrada que no dividida por la dualidad y oposicion de sexos)
comienza a respetar el varén la peculiar excelencia y dignidad de la mujer,
trabajando por mejorar su cultura, y educando todas sus potencias y facul-
tades en relacién proporcionada con su cardcter y destino. Nace este cam-
bio de la idea, ya extendida, de que el fin general de perfeccionarse y de
realizar la naturaleza humana obliga lo mismo al hombre que a la mujer,
y de que la personalidad racional arranca en ambos de igual origen, de su
semejanza con Dios, expresada en la unidad e identidad de la conciencia,
y que somete a uno y otro sexo a las leyes constitutivas de su ser, de donde
dimanan los mismos deberes fundamentales, y el mismo respeto y amor
que entre ellos ha de reinar en la vida'®”.

Por todas partes se difunde este nuevo espiritu, nacido de las entra-
fas del cristianismo y que penetra gradualmente en todas las clases y esfe-
ras de la sociedad. Las naciones mds adelantadas rivalizan en noble com-
petencia por enaltecer la condicién de la mujer, igualandola al hombre: y

16 DE CASTRO, 1869: 3.
17 DE CASTRO, 1869: 4y 5.
18 DE CASTRO, 1869: 4.



614 MARIA NATAL MARTINEZ

la sociedad, y para el comercio reciproco de ideas y sentimientos con el
hombre, pues nunca ha de perder de vista la mujer, que debe educarse,
ante todo para ser esposa y madre.

El hombre y la mujer no se hablan porque no se entienden, aunque
aparecen juntos, no estan unidos, porque falta la cultura y es dificil la con-
vivencia entre otras cosas por esto.

“La distancia de cultura entre el hombre y la mujer es hoy tanto ma-
yor, y el malestar tanto més vivo, cuanto mayores son los progresos entre
los hombres respecto de las mujeres. A medida que sea més perfecta la
educacioén de éstas, mas grande serd también su influencia sobre aquellos;
y en vano serd que intenten alcanzar una sin otra'”.

El hombre inculto es: escéptico, desconfiado, egoista en religion, indi-
ferente en politica, perezoso y dejado en los negocios. El hombre inculto
ni siente la necesidad de creer, ni se avergiienza de no ser libre, ni le duele
el mal ajeno. El estimulo es la mujer culta, educada, sensible y debe com-
partir con el hombre los afanes de la vida ptblica. No se debe imperar,
sino influir, aconsejar.

“1Que cuando se escriba la historia de nuestro actual renacimiento,
se diga que, postrada de tres siglos Espana, se levantd, con vuestro auxilio,
a una nueva vida ‘libre y con honra!™>”.

Intervinieron en estas conferencias dominicales sobre la mujer dadas
en la universidad de Madrid en el afio 1869 los que siguen, siendo la:

1%. La de Don Fernando de Castro como rector y catedréatico de dicha
universidad.

2. D. Juan de Dios de la Rada y Delgado: La educacion de la mujer
por la historia de otras mujeres.

3% D. Segismundo Moret y Prendergast: Influencia de la madre sobre
la vocacién y profesion de los hijos.

4%.D. José Echegaray: Influencia del estudio de las ciencias fisicas en
la educacion de la mujer.

5% D. Gabriel Rodriguez: Influencia de las ciencias econémicas y so-
ciales en la educacion de la mujer.

21 DE CASTRO, 1869: 15.
22 DE CASTRO, 1869: 18.



LA MUJER EN LA INSTITUCION LIBRE DE ENSENANZA 613

siendo para ello la reforma de su educacion el més seguro camino, surgen
doquiera catedras, asociaciones especiales, con que obtenga aquella, ya los
mismos rudimentos de la instruccién, ya los de una cultura mds extensa,
ora la preparacién para determinadas profesiones, ora, en fin, estimulos
para mantener su espiritu siempre vivo, y abierto a todas las generosas
aspiraciones y a todos los sentimientos elevados.

Para cooperar a esto os he invitado a estas conferencias dominicales
sobre la mujer. Es para decir que la mujer debe educarse en mas amplia
esfera que antes. Que hay diferencias entre el hombre y la mujer es una
cosa clara, pero esto no quiere decir que sean distintos en su naturaleza,
puesto que estan dotados de las mismas facultades, diferencidndose sélo
en su combinacién y en el predominio de unas u otras. “No hay, por tanto,
desigualdad ni inferioridad esencial, sino distincién de funciones, divisién
(digamoslo asi) del trabajo para mejor llenar la idea de la humanidad en
la union de los dos sexos por el matrimonio®”.

Son dos mitades para su atraccion, segtin Platon, para que se comple-
menten. La mujer es madre del hogar, pero también de la sociedad.

“Ahora bien, sefioras; para que la mujer responda a este ideal, y sea
siempre angel de paz en la familia, madre del hogar doméstico y fuerza
viva en la sociedad humana, debe instruirse y prepararse dignamente con
la s6lida educacion que estos fines reclaman®”.

Tres condiciones:

— Moralidad en la conducta.

— Religiosidad ilustrada por la razén y la conciencia.

— Educacion estética. El sentido de lo bello en la naturaleza, la poe-
sia, etc., pero ademads en la economia, historia, de todo. Esto deben
extenderlo a sus hijos y a la sociedad.

Hay que tener en cuenta que, en el siglo XVI, mujeres de talento y
saber regentaban publicamente cdtedras en nuestras universidades, pero
ademads todas tienen que saber lo suficiente para vivir como miembros de

19 DE CASTRO, 1869: 7.
20 DE CASTRO, 1869: 11.



LA MUJER EN LA INSTITUCION LIBRE DE ENSENANZA 615

6. D. Florencio Alvarez Osorio: Algunas consideraciones generales
sobre el matrimonio.
7%. Don Francisco Asenjo Barbie: La muisica y la mujer.
8. D. F. de Paula Canalejas: La educacién literaria de la mujer.
9%. D. Fernando Corradi: De la influencia del cristianismo sobre la
mujer, la familia y la sociedad.
10%. Don Antonio Maria Segovia: De [ujo.
11%. Don Rafael Maria de Labra: La mujer y la legislacion castellana.
12%. D. Santiago Casas: La higiene de la mujer.
13*. José Merino Nieto: Influencia de la mujer en la sociedad.
14*. D. Antonio M. Garcia Blanco: Educacién conyugal de la mujer.
15% D. Francisco Pi y Margall: La mision de la mujer en la sociedad.

4. La mujer rural

Lo que caracteriza a la mujer rural es “que no sélo ha trabajado para
la familia (cosa que hacemos la mayoria de las personas), sino en la fami-
lia?”. Forman parte de la poblacion activa, pero en la categoria de segun-
da clase. Para independizarse abandonan los pueblos y se van a la ciudad
en busca de un salario. Como las que se van son las hijas, las mayores
quedan sin independencia, sin ayuda y sin familia. El trabajo no agrario va
mejorando para las mujeres, aunque con desventaja con los hombres. Bien
es verdad que estd acaparando los estudios, y como consecuencia, dentro
de poco seré la que dirija en todo, como ya ocurre en algin ramo.

“Las mujeres se mueven entre la inercia propia de unas estructuras
sociales que atn persisten en ciertas zonas rurales y la innovacion y la rup-
tura de un modelo social que se transforma aceleradamente y que han mo-
dificado sustancialmente la posicion de las mujeres en el mismo?”. Hay
también trabajo a domicilio. El campo se estd feminizando. ;Por qué? En
la industria agroalimentaria se ocupa un considerable niimero de mujeres.
En la recoleccion de frutas. En invernaderos. Se ha elevado muchisimo el

23 Varios autores, 1999:16.

24 Varios autores, 1999: 79.



616 MARIA NATAL MARTINEZ

nivel de formacién de la mujer en las escuelas de capacitacion agraria y
escuelas taller. Hoy, la mujer estd introduciéndose, con gran auge, tanto en
el campo laboral como en lo social. Ya es mayoria en educacion y sanidad,
ejerciendo con gran éxito su funcion. No obstante, todavia aflora con fre-
cuencia el machismo en algunos ambientes de la vida cotidiana.

La vida del campo, actualmente, se esta tecnificando. Lo que favore-
ce, asi, tanto a la mujer como al hombre. Sin embargo, se necesitan mas
inversiones para que se produzca, mas cantidad de fruto, con menos tra-
bajo y esfuerzo.

La mujer se estd adaptando muy deprisa, y dirige ya algunas asocia-
ciones y grandes sindicatos agrarios. Lo que aumenta su implicacién. Y, yo,
me alegro por ello, porque seguro que asi habrd mds progreso.

Bibliografia

CAPEL MARTINEZ, RosA M.? (1870-1875). “La apertura del horizonte cul-
tural femenino. F. de Castro y los Congresos Pedagdgicos del siglo
XIX”, en AA.VV. “Mujer y sociedad de Espafia”. Madrid. Instituto
de la Mujer (1869).

Cossio, M.B. (1890). B.I.L.E.

DE CASTRO, FERNANDO (1869). “Discurso en la inauguracion de las Con-
ferencias Dominicales”. Madrid.

DE CAasTRO, F. (1869). “Fernando de Castro: Discurso inaugural: 21 de
febrero de 1869 siendo Rector y Catedratico de la Universidad de
Madrid”.

DE CASTRO, FERNANDO. (1869-1870). “Memoria del Rector de la Uni-
versidad de Madrid sobre los resultados en el pasado curso de las
reformas de Instrucciéon Publica”: 244. Boletin del Rectorado de la
Universidad de Madrid. (B.R.UM.2)

DE LABRA, RAFAEL MARIA. (1888). “D. Fernando de Castro. Estudio bio-
grafico”. Madrid.

Diaz DE CERIO, F. (1814-1874).“Fernando de Castro. Filésofo de la Histo-
ria”. C.S.I.C. San Isidoro. Leén. 1970.

GARCciA LORcA, FEDERICO. (1963). “Elegia a Maria Blanchard”: 427. Re-
vista de Occidente.



LA MUJER EN LA INSTITUCION LIBRE DE ENSENANZA 617

NATAL, A-G. (1982). “Ortega y la Escuela de Madrid”: 423,453, 454. Estu-
dio Agustiniano. Valladolid.

TUrIN, Y. (1963). L'éducation et 1'école en Espagne de 1874 a 1902. Ed.
Press Universitaires de France.

VARIOS AUTORES (1999). “Mujeres y Sociedad Rural”. Ministerio de Tra-

bajo y Asuntos Sociales. Instituto de la Mujer. Fondo Social Europeo.
Editorial EGRAF. S.A. Madrid.






LIBROS RECIBIDOS

CATTANEO, ARTURO (ed.), Dios, Cristo, la Iglesia. Preguntas y respuestas.
Prélogo de Rino Fisichella, Rialp, Madrid 2025, 24 x 16,277 pp.

DE LIGORIO, ALFONSO MARIA, Salve, Regina (=Cléasicos espiritualidad 62)
Prélogo, revisiéon y notas Laurentino Maria Herrdn, Rialp, Madrid
2025,19 x 12,380 pp.

GILSON, ETIENNE, Razén y revelacion en la Edad Media (=Pensamiento
actual 81), Rialp, Madrid 2025, 21,50 x 14,50, 115 pp.

Joas, HANS, La fe como opcion ;Tiene futuro el cristianismo? (= Pensa-
miento actual 75), Rialp, Madrid 2024, 21,5 x 14,5 279 pp.

LOPEZ DiAz, JAVIER, Laical. Una identidad cristiana. Una visin del traba-
jo. Una espiritualidad, Rialp, Madrid 2025, 21,5 x 14,5, 131 pp.

MANENT, PIERRE, Pascal y la propuesta cristiana (= Pensamiento actual
80), Rialp, Madrid 2025, 21 x 14,5, 392 pp.

POISSON, ANDRE, La oracion del corazén. Prélogo de Erik Varden (=Pat-
mos 325),19 x 12,50, 76 pp.

RoOs, JAVIER, Nacidos para la familia. Una defensa de la primera sociedad
(=En tres sentadas 308), Rialp, Madrid 2025, 19 x 12, 119 pp.






417.

433.

457.

481.

513.

527.

555.

599.

Sumario

El déficit de la diferencia. A propdsito del
“hombre interior” y los habitos del corazon
en la atropologia egipcia
Adriana Noemi Salvador

Una época de la teologia para pensar a Dios
y su Reino: desafiados por el didlogo interdisciplinar
y los nuevos lugares teolégicos

Roberto Noriega Fernandez

El Concilio Vaticano Il y el didlogo ecuménico posterior
Enrigue Somavilla Rodriguez

Auge y declive del Cathecismus ad Parochos
Luis Resines Llorente

TEXTOS Y GLOSAS:

Reflexion sobre el Christus Totus en San Agustin
Joseph L. Farrell

Un nuevo estudio sobre la Regla de San Agustin
Pio de Luis Vizcaino

Agustin de Hipona y Byung-Chul Han,
una meditacion sobre religion, amor y filosofia
Jesus Cano Pelaez

La mujer en la institucion libre
de ensenanza
Maria Natal Martinez



	Página en blanco
	Página en blanco

