losas

CL






Reflexion sobre el Christus Totus
en San Agustin’

Joseph L. Farrell, OSA
Prior General de la Orden de San Agustin

Recibido: 10 octubre 2025 / Aceptado: 10 noviembre 2025
|

Gracias por la oportunidad de compartir con ustedes algunas breves
reflexiones en este acto académico de la inauguracién oficial de este cur-
so académico. Estoy agradecido a David Alvarez, director del Estudio
Teoldgico Agustiniano de Valladolid, por la invitacién.

Son tantas las dreas que conforman el enorme corpus de la obra de
nuestro Santo Padre San Agustin, que intentar reducir ese mar de infor-
macién a un solo tema es, sin duda, un verdadero desafio, pero procuraré
mantenerme enfocado en el tema elegido. Esta tarde me gustaria que
camindramos juntos para descubrir, o quizds para algunos de ustedes, re-
memorar el tema del Christus Totus en la vida y los escritos de san Agustin
de Hipona.

Comencemos nuestra reflexion de esta tarde con una cita de la se-
gunda de sus Exposiciones sobre el Salmo 90:

«Nuestro Sefior Jesucristo consta de cabeza y cuerpo, en cuanto
varon perfecto. Reconocemos la cabeza en el hombre que nacié de
la Virgen Maria, padecié bajo Poncio Pilato, fue sepultado, resucito,
subi6 al cielo y estd sentado a la derecha del Padre, de donde espera-
mos que vuelva como juez de vivos y muertos. El es la cabeza de la

1 Este texto corresponde a la conferencia que tuvo lugar el dia 10 de octubre, fiesta de
santo Tomds de Villanueva, en el Estudio Teol6gico Agustiniano de Valladolid con motivo
de la inauguracion oficial del curso académico 2025-2026.

Estudio Agustiniano, Vol. 61 (2025) 513-525
ISSN: 0425-340X; ISSN-e: 2792-260X @ DOI: 10.53111/ea.v60i3.1277



514 JOSEPH L. FARRELL

Iglesia (Ef 5, 23). La Iglesia es el cuerpo que pertenece a la cabeza.
Con esto no nos referimos solo a la iglesia presente en este lugar, sino
a la Iglesia que estd en este lugar y en todo el mundo;y no solo a la
Iglesia de nuestros dias, sino a aquella que comenzdé con Abel y abar-
ca a todos los que nacerdn y creerdn en Cristo hasta el fin, el pueblo
entero de los santos que pertenece a la Unica ciudad. Esa ciudad es
el cuerpo de Cristo y Cristo es su cabeza... Lo conocemos como el
Cristo total, que significa Cristo en su sentido universal, Cristo con su
Iglesia. Pero solo €l habia nacido de la Virgen y solo él es la Cabeza
de la Iglesia, €l que es el mediador entre Dios y los hombres, Cristo
Jesus (En. Ps. 90, 2, 1).

Un factor clave que posibilita la comprensién de como Agustin ex-
hortaba a su comunidad a la comunién se encuentra en su teologia del
Christus totus. Es una combinacién de teologia, eclesiologia, espirituali-
dad y cristologia entrelazadas para hacerse una idea de lo que significa no
solo pertenecer a Cristo, sino también ser Cristo.

Agustin se apoya principalmente en la ensefianza paulina del Corpus
Christi. Aunque, como he dicho, en realidad esta enseflanza es una com-
binacién de teologia, eclesiologia, espiritualidad y cristologia, para mayor
claridad emplearemos aqui la palabra “espiritualidad”. Es el término que
Tarsisius van Bavel utiliza para definir esta “idea” de Agustin'.

La analogia espiritual de nuestra unidad en Cristo, de nuestra comu-
nion, de Cristo como Cabeza y nosotros como miembros de su cuerpo,
tiene un fundamento sélido en los escritos paulinos. Si echamos un breve
vistazo a la carta de Pablo a los Efesios, podemos ver en el capitulo pri-
mero su introduccién a este tema:

«Y todo lo someti6 bajo sus pies (Cristo) y lo constituy6 cabeza
suprema de la Iglesia, que es su cuerpo, la plenitud del que lo llena
todo en todo» (Efesios 1,22).

Un poco mds adelante en la carta, Pablo enfatiza el mismo tema:

«Viviendo la verdad en el amor, crezcamos en todo hasta aquel
que es la cabeza, Cristo, de quien todo el cuerpo, bien trabado y uni-

2 Véase T. vaN BAVEL, “The Christus Totus Idea,” Augustinian Spirituality and the
Charism of the Augustinians, (Villanova, PA: Augustinian Press, 1995), 59-70.



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 515

do por la cohesién que proporcionan todos los ligamentos, segin la
actividad propia de cada miembro, realiza el crecimiento del cuerpo
para su edificacion en el amor». (Efesios 4,16)

Este tema se repite en Romanos 12:

«Pues, asi como en un solo cuerpo tenemos muchos miembros,
pero no todos los miembros tienen la misma funcion, asi nosotros,
siendo muchos, formamos un solo cuerpo en Cristo, y cada miembro
estd unido a los demés». (Romanos 12, 4-5)

O en la Primera Carta a los Corintios:

«El pan que partimos, ;jno es comunion con el cuerpo de Cristo?
Porque aun siendo muchos, un solo pan y un solo cuerpo somos, pues
todos participamos de ese unico pan». (1 Corintios 10,16-17)

«Pues, del mismo modo que el cuerpo es uno y tiene muchos
miembros, y todos los miembros del cuerpo, aunque son muchos,
forman un solo cuerpo, asi también Cristo... Porque todos nosotros,
judios o griegos, esclavos o libres, fuimos bautizados en un mismo Es-
piritu para formar un solo cuerpo... Ahora bien, el cuerpo no cons-
ta de un solo miembro, sino de muchos... Si todos fueran un mis-
mo miembro, ;donde estaria el cuerpo? Pero ahora son muchos los
miembros, aunque el cuerpo es uno... Vosotros, pues, sois el cuerpo
de Cristo, y cada uno es un miembro». (1 Corintios 12, 12-27)

Agustin insistia en reconocer la presencia de Cristo tanto en la co-
munidad en su conjunto, como en cada uno de sus miembros. Agustin nos
dice que cuando Cristo se dirige a un miembro de la Iglesia en las Escri-
turas, se estd dirigiendo a toda la Iglesia.

Quienes asistian habitualmente a su predicacion, fueron testigos de
la cantidad de veces que Agustin se referia a la comunidad como Chris-
tus totus’. Henri Marrou sefiala que, en la predicacion de Agustin —espe-

3 Véase H. MARROU, Théologie de I'histoire, (Paris: Editions du Seuil, 1968),43. Cf.en.
Ps.17.2;26.2.2;30.2.1.3;54.3:56.1,6 : 74.5;100.3 ;132.7 ; 138.2.



516 JOSEPH L. FARRELL

cialmente en sus Enarrationes in Psalmos—, Agustin utiliza la expresion
Christus totus al menos unas doscientas veces, sin contar las decenas de
alusiones al tema y su uso de Corpus Christi. Para Agustin, Jesucristo se
manifiesta en nuestro mundo de tres maneras:

a) como Dios, coeterno e igual al Padre,
b) como el Verbo encarnado, mediador y cabeza de la Iglesia,
c¢) como el Cristo total en la plenitud de la Iglesia.

Agustin ofrece una explicacion mas completa de estas tres manifesta-
ciones de Cristo en la Escritura en un sermén que probablemente predico
en Cartago hacia el afio 419. Introduce su sermén con la siguiente expli-
cacion:

«Nuestro Sefior Jesucristo, hermanos y hermanas, en la medida
en que he podido advertir en las Sagradas Escrituras, se le entiende
y nombra de tres maneras cuando se le anuncia ya sea por medio de
la ley y los profetas, ya por medio de las cartas de los apdstoles, ya
mediante la veracidad de las obras que realizé y que conocemos por
el evangelio. La primera, como Dios y segun la naturaleza divina que
es igual y coeterna con el Padre antes de asumir la carne. La segunda
se refiere al momento posterior a su asuncién de la carne; segtn ella,
se lee y se entiende que el mismo que es Dios, es hombre, y el mismo
que es hombre, es Dios, seglin una preeminencia que le es propia y en
la que no puede equipararse con otros seres humanos, sino que es el
mediador y cabeza de la Iglesia. La tercera, equivale, en cierto modo,
al Cristo total (Christus totus) en la plenitud de la Iglesia, es decir,
como cabeza y cuerpo, segtin la plenitud de cierto hombre perfecto,
del que cada uno de nosotros somos miembros»’.

Como Christus totus, la Iglesia se hace real en la medida en que
reconoce su responsabilidad de ser Cristo para y con los demas. Tarsisius
van Bavel afirma que esta responsabilidad tiene su centro en una relaciéon
de amor. El amor que existe entre los miembros de la comunidad es una

4 5.341.1.



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 517

relacion en Cristo que alimenta a los miembros como un todo. De hecho,
el amor es lo tinico que mantiene unida a la comunidad.
En una reflexion sobre la Primera Carta de Juan, Agustin afirma:

«Asi es como este amor se mantiene en su totalidad: asi como
se une en una sola unidad, asi también todos los que dependen de
él constituyen una sola unidad, y es como si el fuego los fundiera.
Es oro: se funden diversas piezas, y se convierten en una sola. Pero,
a menos que arda el calor de la caridad, no puede haber fusién de
muchos en uno». (ep. lo. tr. 10.3)

Qué frase tan hermosa: a menos que arda el calor de la caridad, no
puede haber fusién de muchos en uno. Ese calor de la caridad es mas visi-
ble cuando miramos la Cruz de Cristo. Fue la entrega total e incondicional
de Cristo por el mundo lo que nos fundié en un solo cuerpo. Es la manera
en que Cristo se hace realidad en todos sus miembros.

En lugar de centrarse en el individuo, el pensamiento de Agustin es
fundamentalmente comunitario, contemplando el todo en cada parte y
cada parte en el todo. Van Bavel llama la atencién sobre el énfasis de
Agustin en el Cristo total cuando afirma:

«En consecuencia, para €l Cristo no es solamente un “Yo”, sino
también un “Nosotros”. Cristo nos incorpora a si mismo... Asi como
nuestra personalidad esta constituida por cientos de relaciones, la
persona de Cristo debe ser vista como alguien en relaciéon con todo
ser humano, porque su amor es universal»*.

El Christus totus estd completamente presente en la comunién de
cada uno de los miembros de la comunidad, y estd igualmente presente en
cada uno de los miembros por separado. Cada miembro individualmente,
y todos colectivamente, formamos el Cristo total. El amor, que Cristo der-
ramé por nosotros en la sangre que vertio desde la cruz, es el amor que
nos forma como cuerpo suyo. Ese mismo amor es el que estamos llama-
dos, como cuerpo de Cristo, a compartir con los demds, especialmente con

5 T. vaN BAVEL, “The Double Face of Love...” 73.



518 JOSEPH L. FARRELL

los mds vulnerables y débiles entre nosotros. En el Sermén 133 escucha-
mos a Agustin afirmar:

«Ahora bien, me pregunto si no deberiamos mirarnos a nosotros
mismos, si no deberiamos pensar en su cuerpo, porque ¢l también
somos nosotros. Al fin y al cabo, si no fuéramos él, no serfa cierto
esto: “Cuando lo hicieron con uno de estos mis pequefios, conmigo lo
hicieron” (Mt 25,40). Si no fuéramos él, no seria cierto esto: “Saulo,
Saulo, ;por qué me persigues?” (Hch 9,4). Asi que nosotros también
somos €|, porque somos sus 6rganos, porque somos su Cuerpo, porque
¢l es nuestra cabeza, porque el Cristo total es cabeza y cuerpo»’.

Agustin tiene aqui una manera impactante de hablar. El obispo de
Hipona esta diciendo que Cristo no solo estd en nosotros, sino que es
nosotros. Luego continia diciendo que nosotros también somos él, que
somos Cristo. Ahora bien, no somos Cristo de la misma manera que lo es
El, que es coeterno con el Padre, ni de la misma manera que el Dios en-
carnado en la historia. Pero como Cristo total, como Christus totus, como
cuerpo de Cristo que vive en plena comunién, como Iglesia, somos Cristo.
Permitanme compartir con ustedes dos ejemplos mas de lo que Agustin
quiere decir.

En su Exposicion sobre el Salmo 26 Agustin recuerda a sus oyentes:

«Los cristianos son el mismo Cristo... Somos el cuerpo de Cristo
porque todos estamos ungidos y todos estamos en El; somos Cristo y
somos de Cristo porque, de alguna manera, el Cristo total es cabeza
y cuerpo». (En. Ps. 26, 2, 2)

Y en un Tratado sobre el Evangelio de Juan:

«Alegrémonos, pues, y demos gracias de que no solo hemos sido
hechos cristianos, sino también Cristo. ;Comprendéis, hermanos, y
alcanzdis con la mente la gracia de Dios sobre nosotros? jAdmiraos!
iAlegraos de que hemos sido hechos Cristo! Porque si El es la cabe-

6 Véase:s. 133.8.” Cf. también: lo. eu. tr. 108.5 Io. eu. tr. 111.6.



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 519

za, nosotros somos los miembros: el hombre entero es El y nosotros».
(ev. lo. tr. 21, 8)

Lo que Agustin nos dice sobre los miembros de la Iglesia, indivi-
dualmente y juntos en comunidon —que somos Cristo— es también la rea-
lidad de la vida comunitaria como agustinos. Nuestra vida en comunidad
es un microcosmos de la Iglesia mas amplia. La forma en que procuramos
vivir en comunidad se basa en la comunidad de la Iglesia primitiva de
Jerusalén, donde: «LLa multitud de los creyentes tenia un solo corazén y
una sola alma; y ninguno consideraba suyos los bienes que poseia, sino
que todo lo tenian en comuin» (Hch 4,32-34). La manera en que vivimos
nuestras vidas en nuestras comunidades agustinianas es exactamente
la forma en que concebimos la Iglesia universal. Cada miembro indivi-
dual de nuestra Orden, de nuestra circunscripcién y de nuestra comuni-
dad local es Cristo que se manifiesta como Cristo total. Nuestra debilidad
y pecaminosidad humanas a veces nos dificultan ver a Cristo en nosotros
mismos y en nuestros hermanos de comunidad y en nuestros hermanos
y hermanas con quienes vivimos en nuestra sociedad global, pero eso no
niega la realidad de que Cristo esté presente en nosotros, como individuos
y como comunidad.

Con esta comprensién del Christus Totus podemos llegar a una apre-
ciacién mas plena de los Sermones 227 y 272 de Agustin sobre la Euca-
ristia. Aqui él reconoce la presencia del Cristo total en el sacrificio que
se celebra en la celebracion eucaristica. Muchas veces, cuando usamos la
palabra comunién, nos referimos a la Eucaristia. Cuando yo era niflo, no
habldbamos de recibir nuestra primera Eucaristia, sino nuestra Primera
Comunién. Yo era el tercer hijo en mi familia, y por lo tanto tenia que es-
perar a ver a mis dos hermanos mayores subir, junto a mis padres, a recibir
la comunién antes de que llegara mi turno. El 1 de mayo de 1971, final-
mente me toco a mi. Las hermanas religiosas en la escuela parroquial nos
hacian practicar durante semanas cémo recibir la hostia. Nos ensefiaban
a prepararnos para recibir la Primera Santa Comunién. Viéndolo ahora,
creo que pasaba més tiempo preocupandome por como prepararme fisi-
camente para recibir la hostia, que por prepararme espiritualmente para
recibir el Cuerpo de Cristo. Supongo que, a los 7 afios, eso es lo esperable.
La Eucaristia como Cuerpo de Cristo que Agustin presentaba a su con-
gregacion no estaba pensada para nifios de 7 afios, pero gracias a Dios, po-



520 JOSEPH L. FARRELL

demos desarrollarla y reflexionar sobre este tema ahora como adultos. En
la Misa, de nifios, formdbamos una fila para recibir la comunién. Hoy el
énfasis estd mds puesto en la Eucaristia, en el acto de Accién de Gracias,
porque eso significa la palabra griega Eucharistia. Es un rito de Accién de
Gracias, y es el Christus totus quien da gracias en la Eucaristia por el don
inapreciable de ser miembros del Cuerpo de Cristo que recibimos.

Junto con la accién de gracias, Eucaristia y comunién, tenemos la
palabra sacrificio, asociada a este hermoso sacramento. Agustin exhor-
ta a su asamblea a reconocerse a si misma en ese sacrificio; a aceptar
su responsabilidad de ser el cuerpo de Cristo que reciben y celebran en
la mesa. Agustin nos ofrece una mirada a su comprension de la Eucaris-
tia y también una percepcion a la préctica de recibir la Eucaristia diaria-
mente:

«Debéis saber lo que habéis recibido, lo que estdis a punto de
recibir, lo que debéis recibir cada dia. Ese pan que podéis ver sobre
el altar, santificado por la palabra de Dios, es el cuerpo de Cristo. Ese
céliz, o mejor dicho lo que contiene el cdliz, santificado por la palabra
de Dios, es la sangre de Cristo. Por medio de estas realidades quiso
el Sefior Cristo presentarnos su cuerpo y su sangre, que derramé por
nosotros para el perdon de los pecados. Si los recibis dignamente,
vosotros mismos sois lo que recibis. Porque el apéstol dice: “Siendo
muchos, somos un solo pan, un solo cuerpo” (1 Cor 10,17). Asi explico
él el sacramento de la mesa del Sefior: un solo pan, un solo cuerpo
somos todos nosotros, por muchos que seamos.

En este pan se os da a comprender claramente cudnto debéis
amar la unidad. Porque, ;acaso ese pan se hizo de un solo grano?
(INo habia muchos granos de trigo? Pero antes de convertirse en pan
estaban todos separados; fueron unidos por medio del agua después
de ser molidos y triturados. Porque, después de todo, a menos que el
trigo sea molido y mojado con agua, no puede tomar la forma que
se llama pan. Del mismo modo vosotros también fuisteis molidos
y triturados, por asi decir, mediante la humillacién del ayuno y el
sacramento del exorcismo. Luego vino el bautismo, y fuisteis, por
decirlo de algiin modo, humedecidos con agua para ser moldeados
en pan. Pero todavia no es pan sin el fuego que lo cueza. Entonces,



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 521

,qué representa el fuego? Es el crisma, la uncién. El aceite, que ali-
menta el fuego, es el sacramento del Espiritu Santo.

... Asi pues, prestad atencion, y ved cémo vendrd el Espiritu
Santo en Pentecostés. Y vendrd de esta manera: se manifestard en
lenguas de fuego. El, veis, infunde en nosotros la caridad que debe
encendernos para Dios, hacernos despreciar el mundo, consumir
nuestra paja y purificar y refinar nuestros corazones como oro. Asi
viene el Espiritu Santo: fuego después del agua, y sois cocidos en el
pan que es el cuerpo de Cristo. Y asf se significa la unidad». (s. 227).

Agustin nos ensefla sobre los tres sacramentos de la iniciacidn en este
Unico sermén. Se nos da una breve introduccion a los simbolos del bau-
tismo (agua), la eucaristia (pan y vino) y la confirmacién (aceite/fuego).
Todos los sacramentos apuntan a la misma meta, que es el amor. Ese amor
es lo que une al Cuerpo de Cristo como uno solo, en comunion.

En el Sermo6n 272 Agustin cita 1 Corintios 12,27 que ya hemos visto:
«Vosotros sois el cuerpo de Cristo y miembros suyos»,y anima a su con-
gregacion a reconocerse en el misterio que se coloca sobre el altar y en el
misterio que reciben.

«Es a lo que sois a lo que respondéis Amén, y al responder asi
expresdis vuestro consentimiento. Lo que ofs, como veis, es el Cuerpo
de Cristo, y respondéis: Amén. Sed, pues, miembros del cuerpo de
Cristo, para que ese Amén sea verdadero». (s. 272, 1)

La Eucaristia se convierte no solo en fuente de alimento para no-
sotros, sino también en aquello que nos mantiene unidos en comunion.
Nuestra respuesta de Amén es una respuesta que afirma lo que ya somos.
Nuestra respuesta de Amén es una respuesta que nos recuerda que la
comunién que recibimos es la comunién en la que vivimos en Cristo. El
es nuestra Cabeza y nosotros somos sus miembros. Es la Eucaristia, el
Cuerpo de Cristo, la comunién que nos une bajo nuestra Cabeza. Agustin
explicé en un sermon:

«Por lo tanto, recibid y comed el cuerpo de Cristo, vosotros que
habéis llegado a ser miembros de Cristo en el cuerpo de Cristo; re-



522 JOSEPH L. FARRELL

cibid y bebed la sangre de Cristo. Para no dispersaros ni dividiros,
comed lo que os une». (s. 228b, 3)

Creo que cuando nos centramos en la Eucaristia como algo que
puede unirnos, tenemos una mejor comprension de cémo nuestra teologia
de la Eucaristia puede ayudarnos a trabajar mas en desarrollar la unidad
en lugar de la division. El mundo en el que vivimos ha visto y experimen-
tado division en casi todos los aspectos de la vida. La politica, la sociedad,
la educacion, el comercio e incluso la Iglesia estan resaltando diferencias
y demonizando al “otro” de muchas maneras. No soy tan ingenuo como
para creer que vamos a resolver todas las divisiones del mundo recibiendo
la Eucaristia, pero si creo que podemos comenzar con nosotros mismos,
reconociendo la unidad entre nosotros en lugar de las divisiones, y que,
como una piedra lanzada en un estanque, los efectos de esta comunién se
sentirdn en otras areas.

El papa Francisco abord6 un aspecto importante de la comunién en
su Carta Enciclica Fratelli Tutti. En un solo nimero promueve el siguiente
pensamiento sobre estar unidos como uno solo. Creo que podemos trasla-
dar todo lo que €l dice sobre la familia a nuestras comunidades agustinia-
nas, luego a la Iglesia y finalmente al mundo. El afirma:

«El esfuerzo duro por superar lo que nos divide sin perder la
identidad de cada uno, supone que en todos permanezca vivo un basi-
co sentimiento de pertenencia. Porque «nuestra sociedad gana cuan-
do cada persona, cada grupo social, se siente verdaderamente de casa.
En una familia, los padres, los abuelos, los hijos son de casa; ninguno
estd excluido. Si uno tiene una dificultad, incluso grave, aunque se la
haya buscado él, los demas acuden en su ayuda, lo apoyan; su dolor
es de todos. [...] En las familias todos contribuyen al proyecto comun,
todos trabajan por el bien comun, pero sin anular al individuo; al con-
trario, lo sostienen, lo promueven. Se pelean, pero hay algo que no se
mueve: ese lazo familiar. Las peleas de familia son reconciliaciones
después. Las alegrias y las penas de cada uno son asumidas por todos.
iEso es lo que significa ser una familia!» (Fratelli Tutti 230).

(No es esto exactamente de lo que trata nuestra vida como agusti-
nos? ;Es este un ideal por el cual todos luchamos en nuestra vida comun,



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 523

en nuestras comunidades agustinianas? Desarrollar un sentido de per-
tenencia en nuestra comunién de vida es vital para que todos nos sinta-
mos en casa. Es una parte necesaria de la vida comunitaria y un aspecto
esencial de lo que somos como Iglesia. Sabemos, quizds por experiencia
personal, que cuando no nos sentimos “en casa” en nuestras propias co-
munidades, es entonces cuando sentimos que no estamos en comunion
con el resto de los miembros de la comunidad. Cuando no nos sentimos
“en casa”, comenzamos a buscar o incluso crear razones para estar au-
sentes con mayor frecuencia de las actividades comunes, la oracion, las
comidas, la recreacion, los proyectos de trabajo comunitario. Sentirse “en
casa” es fundamental para poder experimentar un sentido de comunién
unos con otros.

Otro aspecto que el papa Francisco ofrece respecto a estar en co-
munién es la expresion que encontramos cada vez més en su ensefian-
za. Habla de una “cultura del encuentro”. En Fratelli Tutti, explica lo que
quiere decir con esto:

«La palabra “cultura” indica algo que ha penetrado en el pueblo,
en sus convicciones mas entrafiables y en su estilo de vida. Si habla-
mos de una “cultura” en el pueblo, eso es mas que una idea o una
abstraccion. Incluye las ganas, el entusiasmo y finalmente una for-
ma de vivir que caracteriza a ese conjunto humano. Entonces, hablar
de “cultura del encuentro” significa que como pueblo nos apasiona
intentar encontrarnos, buscar puntos de contacto, tender puentes,
proyectar algo que incluya a todos. Esto se ha convertido en deseo y
en estilo de vida. El sujeto de esta cultura es el pueblo, no un sector
de la sociedad que busca pacificar al resto con recursos profesionales
y mediaticos». (Fratelli Tutti 216).

Cuando decimos que somos, en efecto, el cuerpo de Cristo, no po-
demos equipararnos con el Logos divino que es coeterno con el Padre, ni
con el Jesus histérico que entré en nuestra naturaleza humana y caminé
por este planeta que llamamos tierra. Es necesario ser conscientes de la
distincion entre Cristo y la humanidad. Por mucho que Agustin identi-
fique a cada persona con Cristo, no quiere decir que no exista distincion
alguna entre los dos. Agustin nos recuerda en el Sermén 246 que somos
hijos de Dios por gracia y Cristo es Hijo de Dios por naturaleza. Aunque



524 JOSEPH L. FARRELL

somos Cristo en nuestro mundo, no somos el Hijo de Dios; eso correspon-
de tnicamente a la naturaleza divina del Hijo unigénito de Dios. Agustin,
al reflexionar sobre el papel de Dios Padre, explica: «<Hay una clara dis-
tincion entre que él sea Padre del Hijo unigénito de una manera, y nues-
tro Padre de otra; su Padre es por naturaleza, el nuestro es por gracia».
(s. 246,5). Para ayudar a comprender esto mejor, me gusta usar una frase
de nuestro hermano agustino Tarsisius van Bavel. Al resaltar la diferencia
necesaria, ¢l afirma: «La distincion entre Cristo y nosotros consiste en el
hecho de que Cristo es el Salvador y nosotros somos los salvados»®.

Esta reflexion sobre el Christus totus ayuda a crear un contexto en el
cual podemos ver el desarrollo de nuestra llamada a la comunién. Michael
Cameron, profesor de teologia en la Universidad de Oregén y alguien
que ha dedicado mucho tiempo al estudio de los sermones de Agustin y
sus Exposiciones sobre los Salmos, advierte, sin embargo, que: «El tofus
Christus no es simplemente un tema o, incluso, la doctrina mas importante
y central de la predicacién de Agustin. Méas bien constituye la misma at-
mosfera de los sermones, un cauce subterraneo de experiencia siempre
fluyente»’. Esta atmoésfera, entonces, nos ayuda a descubrir el significado
de vivir en comunién en nuestro camino sinodal. Tanto individual como
colectivamente, como el Christus totus en camino hacia la salvacion.

Para concluir mis reflexiones de esta tarde, quisiera compartir con
ustedes un pequefio fragmento de lo que nuestro hermano agustino el
papa Leodn presento en una homilia que pronuncié en la fiesta de la Santi-
sima Trinidad. Predicé estas palabras a los atletas reunidos en el domingo
de la Trinidad durante este Afio Jubilar de la Esperanza. El afirmé:

«Toda actividad humana buena y valiosa es de algiin modo un
reflejo de la belleza infinita de Dios... Porque Dios no es inmévil ni
cerrado en si mismo, sino actividad, comunion, una relaciéon dindmica
entre el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo, que se abre a la humanidad
y al mundo. Los teélogos hablan de perichoresis: ella da origen a la
vida».

7 T. vAN BAVEL, “The totus Christus 1dea”, 64.

8 M. CAMERON, “Totus Christus and the Psychagogy of Augustine’s Sermons,”
AugStud 36:1 (2005), 65.



REFLEXION SOBRE EL CHRISTUS TOTUS EN SAN AGUSTIN 525

Y asi, podemos ver que la idea del Totus Christus,la comunion entre
nosotros, estd viva y es dindmica, y tiene el potencial de convertirse en una
realidad en todas nuestras comunidades, tanto pequefias como grandes.
Nuestras comunidades familiares, culturales, sociales, eclesiales, politicas
y educativas reflejan la relaciéon dindmica del amor trinitario de Dios,
hecho manifiesto en nuestro tiempo, en nuestra historia. Esto permite la
realizacion de tantas posibilidades en la vida, ya que estas realidades dan
origen a la vida. Sabemos que la mayor de esas posibilidades no es otra
que el amor. El amor que nos da una esperanza que “no defrauda, porque
el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espiritu
Santo que se nos ha dado” (Romanos 5,5).

Muchas gracias.






