El Concilio Vaticano |l
y el didlogo ecuménico posterior

Enrique Somavilla Rodriguez, OSA1

Real Centro Universitario "Escorial-Maria Cristina"

enrisom@gmail.com

Recibido: 25 agosto 2025 / Aceptado: 10 noviembre 2025
|

Resumen: Se reconstruye la historia del
ecumenismo a partir del Concilio Vatica-
no II, con especial atencién a las aporta-
ciones de las iglesias no catdlicas. Presta-
ré especial atencion a las aportaciones de
las iglesias no catdlicas, pero también a
la postura de Roma frente a dichas apor-
taciones. A modo de conclusién, propon-

go qué directrices habria que seguir, de
acuerdo con las ensefianzas del Conci-
lio, para alcanzar la unidad de los cris-
tianos.

Palabras clave: Concilio Vaticano II, ecu-
menismo, catdlicos, anglicanos, protes-
tantes, ortodoxos y didlogo.

The second Vatican Council and the subsequent
ecumenical dialogue

Abstract: In this work, I examine the
history of ecumenism from the Second
Vatican Council to the present day. I pay
special attention to the contributions
of non-Catholic churches and Rome’s
stance toward these contributions. I
conclude with the guidelines that, in ac-

cordance with the Council’s teachings,
should be followed to achieve unity of
Christians.

Keywords: Second Vatican Council, ecu-
menism, Catholics, Anglicans, Protes-
tants, orthodox and dialogue.

I Enrique Somavilla Rodriguez, OSA, es doctor en Teologia Dogmatica, Derecho

Civil y Ciencias Econémicas y Empresariales; master en Doctrina Social de la Iglesia, en
Relaciones Internacionales y Protocolo, y en Derecho de la Unién Europea. Es Profesor
ordinario de Teologia en el Centro Teoldgico San Agustin (afiliado a la Pontificia Universi-
dad de Salamanca) y en el Estudio Teol6gico Agustiniano de Valladolid (Centro Agregado
a la Facultad de Teologia del Norte, sede de Burgos). Asimismo, es Rector del Real Centro
Universitario Escorial-Maria Cristina, adscrito a la Universidad San Pablo — CEU.

@ DOI: 10.53111/ea.v60i3.1276

Estudio Agustiniano, Vol. 60 (2025) 457-480
ISSN: 0425-340X; ISSN-e: 2792-260X



458 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

Introduccion

La postura tradicional del catolicismo fue siempre que eran “los
otros” quienes habfan abandonado la casa del Padre, el dambito seguro
de la verdad total garantizada por la asistencia del Espiritu Santo. Por
no extenderme en lo que otros dijeron antes con detalle, remito a los tra-
bajos Langa (1993, 477-514) y Sartori (1992, 7-34). Como fuera, es cierto
que durante los preparativos para la celebracion del Concilio Vaticano I
(1868) se planted, bien que timidamente, la cuestion de si procedia invitar
a representantes de las demads Iglesias!. Al fin, quedo la cosa en una carta
dirigida a los separados invitdndoles no al concilio, sino a volver a la casa
como condicién para su asistencia al mismo (Aubert, 1970: 54-56). Por
cierto que este concilio Vaticano I termind, como consecuencia de la pro-
clamacion del dogma de la infalibilidad pontificia, con un nuevo cisma: la
Iglesia de los “viejo-catdlicos™, agrupd a algunos obispos entre los discon-
formes con el nuevo dogma y que subsiste hasta la fecha.

El concilio no dejaba de ser reflejo del planteamiento teoldgico en-
tonces predominante y que habria de perdurar durante decenios. Una de
sus expresiones mds sintéticas y tajantes se encuentra en la enciclica Mor-
talium Animos, de Pio XI (1927): “No se puede fomentar la unidad de los
cristianos de otro modo que, procurando el retorno de los disidentes a la
Unica y verdadera Iglesia de Cristo, de la que ellos un dia infelizmente se
alejaron” (Langa, 1993, 480). Desde esta clave es posible entender que en
1948, al fundarse el Consejo Ecuménico de las Iglesias en Amsterdam,
la Iglesia catdlico-romana, que ya habia declinado la invitacién a partici-
par en la Conferencia Mundial de Misiones celebrada en Edimburgo en
19107, prefiriese mantener cierta distancia distanciada. Es mads, se dio la
prohibicion formal por parte del Santo Oficio a la participacién de catéli-
cos en determinadas asambleas ecuménicas.

Cierto que una ponderacién més equilibrada de los datos no deberia
quedarse Gnicamente con estas constataciones mds bien sombrias para la
sensibilidad ecuménica actual. En la balanza, en el plato de lo positivo no

1 Conviene valorar que hubiera la duda, sobre todo si se tiene en cuenta que el tltimo
concilio anterior, el de Trento, habia supuesto la consagracion solemne y definitiva de las
medidas doctrinales y disciplinares catdlicas frente a la Reforma protestante.

2 Y en la que suele verse el origen del movimiento ecuménico moderno.



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 459

es posible ignorar que se deben a una iniciativa catdlica la instauracién
de la Semana de Oracién por la Unidad, segiin recuerda Congiu (1993:
715-721). Asimismo, hay que reconocer la labor animosa impulsada, en
determinados centros y lugares, por catdlicos especialmente sensibiliza-
dos con la cuestién. Junto con ello, en el ambito mas académico, tuvieron
también su importancia los avances en los terrenos de la eclesiologia, las
ciencias biblicas, la mejor comprension de la historia de la Iglesia... Sin
todo esto no es posible comprender la convocatoria, desarrollo y frutos
del Concilio Vaticano II. Asi resume Langa el legado del ecumenismo pre-
conciliar:

“El ecumenismo de la Iglesia catélica romana desde 1910 a 1958
fue, la verdad, muy encogido y reticente al principio, laborioso y hasta
sagaz mas tarde, pero nunca brillante: tuvo sus destellos aperturistas y
sus reclamos unionistas y su nadar contra corriente por parte de glo-
riosas figuras, todo hay que decirlo, pero el Santo Oficio agarroté mu-
chos esfuerzos y mds de una vez acabd hasta con las ilusiones. Mucho
entusiasmo y grandes dosis de valor habia que echarle entonces a la
cosa. Hay que reconocer honradamente que aquel ecumenismo distaba
mucho del practicado entonces por los no catélicos” (1993, 485).

1. El proceso hacia el Concilio Vaticano II. El papel de Juan XXIII

Hablar del Concilio Vaticano II supone mencionar el nombre de
quien lo convocd, lo impulsé con ilusién y esperanza y marcaria decisi-
vamente la orientacion de los trabajos conciliares: sin duda, fue el Santo
Papa Juan XXIII. Sus intuiciones respecto de lo que la Iglesia necesitaba,
de las demandas procedentes del mundo en que esta se encontraba situa-
da,y de las exigencias planteadas en el discernimiento de los signos de los
tiempos contemporaneos, continuaron siendo operantes cuando, falleci-
do al fin de la primera sesion, san Pablo VI prosiguié y culminé la obra
que Angelo Roncalli habia iniciado. Entre tantos historiadores que se han
ocupado del tema, se puede destacar la referencia de su secretario, testigo
tan inmediato como bien informado del quehacer conciliar de Juan XXIII
y de sus vivencias y sentimientos en las jornadas previas a la inaugura-
cion de la asamblea: me refiero a Loris F. Capovilla (1986, pp. 196-198).



460 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

Su testimonio vale también para lo que toca al ecumenismo. Asi, de su
mano cabe recordar la estancia de Roncalli como Delegado Apostdlico
en Ankara (Turquia) entre 1935-1944 con sus idas y venidas a Constanti-
nopla, que no hicieron sino ofrecer ocasiones de puntualizar, estructurar y
llevar a la practica mucho de lo que ya a €l le venia proporcionando desde
su temperamento y sensibilidad. Las actuaciones como Visitador Apos-
télico, primero, y Delegado Apostdlico después en la capital de Bulgaria
(Marin, 1998:101-119) entre 1925-1931 y 1931-1935; asi como la grave-
dad de la situacién en medio oriente durante la segunda guerra mundial
que le llevo a enfrentarse directamente con las autoridades alemanas y
las fuerzas de ocupacion por la cuestion judia, fueron determinantes en
un hombre ante todo de un grande y buen corazén. Asimismo, conviene
traer aqui su llegada a la Nunciatura en Paris en diciembre de 1944 y el
problema de los obispos franceses con el general De Gaulle. No extrafara
que, llegado a la maxima responsabilidad papal, su forma de ejercerla en
el acontecimiento conciliar estuviera decidida y eficazmente impregnada
por la voluntad de fortalecer y vitalizar en la Iglesia principios, criterios,
actitudes y cuanto pudiera favorecer, doctrinal y en la praxis, la aproxi-
macion entre los hermanos alejados. Cudnta razén le asiste al patriarca
Atendagoras | cuando destaca precisamente este aspecto en su evocacion
postuma del pontificado de Juan XXIII: “Trazé una nueva via para el dia-
logo ecuménico, que representa para la Iglesia el prélogo de la oracion
sacerdotal de Cristo... Al convocar el Concilio Vaticano II, demostré con
respecto a la Iglesia ortodoxa y a las demds Iglesias, que la Iglesia catdlica
estd imbuida del amor y la paz de Cristo” (Langa, 1993, 489). El Conci-
lio se habria de caracterizar, desde luego, por sus definitivas adquisitivas
en el campo de las perspectivas teoldgicas y pastorales. Pero también, y
desbordando con ello en no escasa medida la problematica concreta y el
enfoque deseados por muchos obispos en sus respuestas a las consultas
previas, por el especial empefio con que se afianzd, en la conciencia de
la Iglesia y en el espiritu de la teologia contemporédnea, determinados
aspectos metodoldgicos.

De todas formas, seria sin duda exagerado e inexacto atribuir ex-
clusivamente a la personalidad, talento e inspiraciéon de Juan XXIII
el que estos criterios marcaran la pauta de los trabajos del Vaticano II. Las
convicciones teoldgicas y el sentido eclesial y pastoral de no pocos padres
conciliares lo secundaron en ellos y los tradujeron en constituciones, de-



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 461

cretos, declaraciones; y, lo que es mds importante, contribuyeron a su irra-
diacion mas alla de los muros del Vaticano. Pero es igualmente cierto que
el papa tuvo una parte primordial en el firme mantenimiento de algo que
juzgaba de primordial interés para la renovacién deseada.

De particular trascencencia ecuménica resultd la instauracion del
Secretariado para la Promocion de la Unidad de los Cristianos, confiado
desde sus origenes al cardenal A. Bea, en junio de 1960. Se buscaba ahora
fomentar las relaciones con los hermanos separados, ofrecer una adecua-
da interpretacién de los principios catélicos sobre el ecumenismo, desig-
naciéon de observadores a las reuniones de las diversas Iglesias. Con la
reforma de la Curia Romana en 1989 este secretariado cambi6 su primera
denominacion por la de Consejo Pontificio para la promocién de la Uni-
dad. Bajo uno u otro nombre, a esta institucion se debe el haber promovi-
do después del Concilio las reuniones con otras Iglesias, el haber fomen-
tado la creacion de comisiones mixtas de trabajo sobre diversos temas, y la
institucién y preparacion de la Semana de Oracién por la Unidad.

La historia de este organismo estd solo parcialmente escrita, y remito
a los trabajos de Stransky (1986: 62-87) y Langa (1993, 143-163); pero es
necesario conocer su pormenor para valorar el papel de primera magni-
tud que ha ejercido, sobre todo en el tiempo del Concilio y en el inme-
diatamente posterior, en el cumplimiento de la tarea que tenia confiada
y en la puesta en marcha de nuevas iniciativas e impulsos en ese terreno.
A su trabajo se debe, por ejemplo, aquella gran obra que fue la elabora-
cion de Decreto Unitatis redintegratio del Concilio Ecuménico Vaticano
IT (Bosch, 1991: 140-141); pero también fue decisiva la intervencién del
Secretariado en la sustancial reelaboracion, llevada a cabo precisamente
desde la sensibilidad interconfesional, del primer esquema De fontibus
revelationis, que, tras pasar por varias redacciones y numerosas enmien-
das, acabaria siendo aprobada y promulgada como Constitucién sobre la
Divina Revelacion, la Dei Verbum.

Otro aspecto de capital importancia a los ojos de la opinién publi-
ca de dentro y fuera de la Iglesia catdlica romana fue la invitacion efec-
tuada a observadores de las otras Iglesias cristianas para que asistiesen
a las sesiones conciliares, un centenar de representantes para un total de
unas treinta Iglesias. Todo ello estuvo a cargo del Secretariado. Las cro-
nicas han dejado constancia de hasta qué punto la gestion y organizacion
de este acontecimiento, tan novedoso en su realidad como elocuente en



462 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

su significado simbdlico, encontré dificultades para su puesta en practi-
ca (Moorman, 1986: 155-169; Outler, 1986: 170-183). Pero también se ha
puesto claramente de manifiesto, y no sélo por el testimonio de la mayoria
de los observadores, la incalculable repercusion ecuménica de la iniciativa
y de las circunstancias concretas que la rodearon.

2. Las aportaciones a la aproximacion intereclesial en otros
documentos conciliares

Para estas aportaciones a las que me refiero, tengo en cuenta particu-
larmente a Fries (1990:29-65), o comienzo acogiéndome a la autoridad de
Girault, para quien “hay que subrayar que es el conjunto del Concilio el
que constituye un vigoroso mensaje ecuménico” (Girault, 1987, 176). De
entre ellas, varias de las mas valiosas se encontraran en el decreto Unitatis
redintegratio, que solamente se comprende en todo su alcance si se lo sittia
en un contexto mas amplio. Nuevas perspectivas teoldgicas, aspectos reco-
gidos en distintos textos conciliares, quiza menos advertidos y espectacu-
lares a los ojos de la inmensa mayoria, pero de gran peso a la hora de mar-
car las lineas en el terreno donde realmente se hacia necesario un avance.
Y, desde luego, fundamentales a la hora de pesar en cuanto a su relevancia
para facilitar el didlogo y la mutua comprension entre las Iglesias, sepa-
radas precisamente en no pocas ocasiones con motivo de divergencias en
torno a algunos de los puntos que ahora aparecen revisados, o colocados
bajo una luz que favorece la aceptacién compartida de los mismos.

No obstante la cuestion ecuménica se toca en otros documentos con-
ciliares. Paso a listar algunas de las aportaciones mads significativas:

a) Las recomendaciones sobre el uso generalizado de la Escritura
para todo el Pueblo de Dios; “es conveniente que los cristianos tengan
amplio acceso a la Escritura” (DV 22); “El santo Concilio exhorta con ve-
hemencia a todos los cristianos... a que aprendan el sublime conocimiento
de Jesucristo con la lectura frecuente de las divinas Escrituras... LIéguen-
se, pues, gustosamente al mismo sagrado texto...” (DV 25).

Solamente quien conozca cémo hasta una época no tan lejana esta-
ba mal vista en el catolicismo, o incluso prohibida, la lectura directa de
la Biblia por parte de los seglares, oles era accesible casi solamente en



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 463

ediciones recortadas de pasajes presuntamente “escandalosos”, estard en
condiciones de medir la transcendencia de este paso. Transcendente por
todo lo que supone de alimentacion espiritual directa de las mismas fuen-
tes de la Revelacién y de incremento de cultura biblica; pero también, y
no en ultimo lugar, en cuanto asimilacion a una practica desde siempre
habitual en los ambientes protestantes.

b) La delicadeza en el planteamiento del tema de la Tradicion: “La

sagrada Tradicion, pues, y la Sagrada Escritura estan intimamente unidas
y compenetradas. Porque surgiendo ambas de la misma fuente, se funden
en cierto modo y tienden a un mismo fin” (DV);“...constituyen un solo de-
posito sagrado de la palabra de Dios, confiado a la Iglesia” (DV 10). Tema
de antiguas y enconadas polémicas entre reformados y catdlicos, la cues-
tién de la Tradicion fue la que més tiempo y esfuerzos demandé durante
una larga elaboracién de la Constitucion Dei Verbum.
La sensibilidad ecuménica de no pocos padres conciliares, especialmen-
te centroeuropeos, hizo que se rechazard en el aula conciliar el primer
esquema de este documento, que, cosa inaudible para los protestantes,
reincidia en la clésica doctrina catdlica de las fuentes de la Revelacion. El
texto definitivo, aunque incluyendo algunas formulaciones de compromi-
so, reordena las relaciones entre Escritura y Tradicion como integrando
ambas en una sola fuente, y se hace con ello més aceptable para la com-
prension interconfesional (Barth, 1971; Alemany, 1971: 53-66).

c¢) La constatacion de que también la Iglesia se halla en camino hacia
la verdad. “La Iglesia, en el decurso de los siglos, tiende constantemente a
la plenitud de la verdad divina, hasta que en ella se cumplan (consummen-
tur) las palabras de Dios” (DV 8). Una declaraciéon de modestia verda-
deramente insélita, nutrida de una esperanzada perspectiva escatoldgica.
Tal visién implica que ese camino se realiza junto con otros que a su vez
poseen parcelas de la verdad, en un proceso comun y participado; y que
la recepcion de la total verdad divina es por dltimo un don, objeto de
una gracia y una plenificacién que no proceden de los esfuerzos humanos.
Conviccién, por otra parte, que resuena también en otro parrafo de la
misma Constitucion, cuando Escritura y Tradicién son designadas como
“un espejo en el que la Iglesia peregrina en la tierra contempla a Dios,
de quien todo lo recibe, hasta que le sea concedido verlo cara a cara, tal



464 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

como es” (DV 7). Se habia expresado con anterioridad en la Constitu-
cién sobre la Iglesia, de acuerdo con la cual esta “descubre fielmente en el
mundo el mismo misterio de Cristo, aunque entre penumbras, hasta que
al fin de los tiempos se descubra con todo esplendor” (LG 8). El elemento
de provisionalidad, de transitoriedad, de un acceso a la verdad real pero
todavia incompleto, encuentra de nuevo su correlacion en el hecho de que
tal plenitud se alcance por la gratuita y libre generosidad del dnico que
puede posibilitarla. Nada extrafio que, en el transcurso de este itinerario,
la Iglesia sea “santa al mismo tiempo que necesitada de purificacién cons-
tante” (LG 8).

d) La aceptacion de una Iglesia y unos valores que desbordan las
fronteras de la Iglesia catdlica. “Esta Iglesia [la tnica Iglesia de Cristo]...
permanece (subsistit) en la Iglesia catélica... aunque puedan encontrarse
fuera de ella muchos elementos de santificaciéon y de verdad que, como
dones propios de la Iglesia de Cristo, inducen hacia la unidad catélica”
(LG 8). Nadie mejor que un tedlogo reformado para valorar la impor-
tancia del famoso subsistit in, objeto de tantas ponderaciones en la teo-
logia ecuménica postconciliar: “La identificacion tradicional de la Iglesia
de Jesucristo con la Iglesia Romana es reemplazada por la afirmacién de
que la Iglesia de Cristo subsiste en la Iglesia catdlica. Este cambio funda-
mental deja entender que la Iglesia puede existir en otro lugar, fuera de
los limites de la Iglesia romana...” (Birmelé, 1990:679-690; Sartori, 1983:
75-94).

e) La atenuacién de la verticalidad monarquica del primado. “Desea
este santo Concilio que las venerables instituciones de los sinodos y de
los concilios cobren nuevo vigor para proveer mejor y con mds eficacia
al incremento de la fe y a la conservacién de la disciplina en las diversas
Iglesias, segtn los tiempos lo requieran” (CD 36). La proclamacién dog-
madtica de la infalibilidad pontificia en el Concilio Vaticano I (1870) habia
sido vista por muchos como la culminacién de un proceso de creciente
individualizacién en el ejercicio de gobierno supremo de la Iglesia. Re-
vestido de la autoridad que le confiere tal prerrogativa en las ocasiones
mads decisivas de su magisterio, el Papa aparecia como una figura elevada
por encima de la Iglesia. Tal concepcién suscité muchos disgustos durante
su tratamiento en el Vaticano I y como fue el camino hasta llegar a dicha



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 465

proclamacién, no exento de dificultades. Si bien, esto sucedia dentro de la
Catolica, es mas facil comprender hasta qué punto se valor6 negativamen-
te fuera de ella, donde aparecian viejas suspicacias, complejos antirroma-
nos y lo peor, presupuestos eclesioldgicos divergentes. De aqui que resulte
importante, desde el punto de vista de sus repercusiones ecuménicas, que
el Vaticano II, sin reducir la trascendencia que se debe al ministerio de
Pedro, ponga nuevos acentos en la infalibilidad de toda la Iglesia (LG 25)
y potencie el papel de los colectivos episcopales y de manera explicita el
de las Conferencias nacionales o regionales, a fin de constituir “una santa
conspiracion de fuerzas para el bien comtn de las Iglesias” (CD 37).

3. El significado del decreto Unitatis redintegratio

Todas estas aportaciones del Concilio, y otras que sin duda se podrian
enumerar, ofrecen el marco de comprension de un decreto que explici-
tamente esta consagrado al tema, y lo complementa valiosamente. Pero
obviamente, es en el citado texto donde queda mds densa y patentemente
expuesta la postura del Vaticano II, con un relieve teoldgico y un poten-
cial de inspiracion de la praxis que nunca se ponderara suficientemente.
De todos es conocido el mérito que cabe, desde su primer esbozo hasta
su aprobacién en el aula conciliar, al cardenal Bea y a sus colaboradores
en el Secretariado para la Promocién de la Unidad. Con razén ha podido
ser UR designado como el “primer fruto de la redefinicion eclesiologica
formulada en la Constitucion sobre la Iglesia” (Birmelé, 1990: 679-680).
Entre los puntos de interés para un mayor progreso del espiritu ecuméni-
co y de sus realizaciones concretas estan:

1) La Iglesia catdlico-romana no ostenta en exclusiva los bienes de la
salvacion. “Ademads de los elementos o bienes que en su conjunto consti-
tuyen y vivifican a la Iglesia, algunos, o0 mejor, muchisimos y muy impor-
tantes, pueden encontrarse fuera del recinto visible de la Iglesia catélica”
(UR 3). El decreto detalla cudles son esos bienes a los que se refiere: «
La palabra de Dios escrita, la vida de la gracia, la fe, la esperanza y la ca-
ridad y otros dones interiores del Espiritu Santo y elementos visibles”. El
nuimero 4 insiste en la misma idea al invitar a los catdlicos a apreciar con
gozo “los tesoros verdaderamente cristianos que, procedentes del patri-



466 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

monio comun, se encuentran en nuestros hermanos separados”. En clara
consecucion de lo que habia manifestado en la Constitucién LG 15 (don-
de ademads se atribuye a estos factores el haber sido fuente y fomento del
afan en la busqueda de la unidad), el Concilio reconoce y pondera la ac-
cion vitalizante de la gracia del inico Sefior dondequiera que los hombres
se retinen convocados por su nombre.

2) La Iglesia catdlica estd necesitada de revision. “Aunque la Iglesia
catdlica posea toda la verdad revelada por Dios, y todos los instrumentos
de la gracia, sin embargo, sus miembros no la viven consecuentemente
con todo el fervor debido” (UR 4). La lectura atenta podria descubrir en
esta afirmacién una cierta incoherencia con las constataciones relativizan-
tes respecto a la plena posesion de la verdad, anteriormente expresadas.
Por otra parte, la distincion Iglesia (sin tacha)-miembros (deficientes) que
aqui se hace no dejara de causar, al menos perplejidad. Evidentemente es
necesario interpretarlos adecuadamente en linea eclesial catdlica. Pero es
importante que captemos la llamada a la renovacion de la Iglesia que aqui
trasluce, y la novedad que esta postura implica en comparacién con las
que predominaban hasta hace poco en la consideracion de los disidentes
por parte de la Catdlica. Asi todo debemos tener en cuenta de una parte el
significativo interés que tiene el documento en aludir al necesario cambio
en la Iglesia bajo el nombre de “reforma” (UR 6).

Puede comprenderse que no es en absoluto casual, sino bien cons-
ciente, la utilizaciéon del término asumido en otro tiempo por los protes-
tantes para reclamarla de una Iglesia presuntamente poco dispuesta a
colocarse en situacion de revision. La palabra que entonces sirvi6é para
adjetivar despectivamente a los que se separaban de la Iglesia romana es
asumida ahora por ésta, aplicaindosela a si misma con un declarado pro-
posito de poner la actitud a la que se refiere el servicio de la reunién de
todos los cristianos.

Por otra parte, conocedores de la facilidad con que se acudia toda-
via no hace demasiado tiempo a las condenas reciprocas se puede uno
quedar asombrado al leer que “todo lo que obra el Espiritu Santo en los
corazones de los hermanos separados pueden conducir también a nuestra
edificacion” (UR 4): los antiguos orgullos y el pertinaz encasillamiento en
la persuasion del error ajeno quedan aqui sustituidos por una apelaciéon
a la magnanimidad del corazén: esto es, a la capacidad de aceptar que la



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 467

gracia patentizada en el crecimiento interior de los miembros de otras
Iglesias constituya una mediacion eficaz de la actuacion renovadora del
Espiritu en la propia.

3) La importancia asignada a la recepcién de la doctrina por los otros.
“En ningtin caso debe ser obsticulo para el didlogo con los hermanos el
sistema de exposicion de la fe catdlica... Hay que exponerla al mismo tiempo
con mds profundidad y con mds rectitud, para que tanto por la forma como
por las palabras pueda ser comprendida también por los hermanos separa-
dos” (UR 11). Es verdad que la primera frase adopta una formulacién muy
negativa. Pero ello no debe llamar a engafio sobre la transcendencia del
criterio metodolégico que aqui se indica: la voluntad de favorecer el dia-
logo adquiere prioridad por encima de otros posibles valores o cualidades
de tal exposicion. Un punto de vista que hace suyo el cardenal Ratzinger
cuando afirma: “La unidad es por su parte una verdad cristiana, un elemen-
to esencial del cristianismo, que ocupa una posicion tan alta en la jerarquia
de valores que sélo puede ser sacrificada ante cosas total y absolutamen-
te fundamentales, pero no cuando lo que se discute son formulaciones o
précticas que, aunque muy importantes, no destruyen la comunion en la fe
de los padres y en su forma eclesial basica” (Ratzinger, 1985:239).

Al servicio de esta misma idea se encuentra también la segunda parte
del fragmento precitado. A la posibilidad de recepcién por parte de los
miembros de otras Iglesias cristianas se le confiere la categoria de criterio
orientador de la exposicion de la fe catdlica, tanto por lo que respecta
al método como a la estructuracion del discurso. Deja con esto de tener
sentido que la atencién del te6logo catdlico esté fija tinica o preferente-
mente en las exigencias de forma o contenido procedentes del interior de
la propia confesion. No es dificil percibir en estas lineas de UR el eco de
la intervencion en el aula conciliar del obispo de Brujas, mons. E. J. Sme-
dt. Ante la cuestion de qué se requiere en una doctrina para considerarla
fomentadora del didlogo ecuménico, daba importancia no sélo al cuidado
de la verdad, sino también al modo de presentarla, fiel e integramente, y de
tal manera que se entendida recte et exacte. En funcion de tal enfoque, ha-
bria que desechar formulaciones no totalmente inteligibles para quienes
estdn insertos en otras tradiciones teoldgicas, por ejemplo, las elaboradas
por la Escoldstica, para preferir las de inspiracion biblica o patristica que
sean mas familiares a los interlocutores (Acta Synodalia, 1971: 184-185).



468 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

4) El principio de la jerarquia de verdades. “Al confrontar las doctri-
nas no olviden [los tedlogos catdlicos| que hay un orden o jerarquia de las
verdades en la doctrina catdlica, por ser diversa su conexion con el fun-
damento de la fe cristiana” (UR 11). Esta indicacién es de extraordinaria
relevancia para el avance en la consecucion de los objetivos ecuménicos,
como ha sido ampliamente puesto de manifiesto también en otros dm-
bitos fuera del catolicismo (Thils, 1984: 147-159; Miihlen, 1968: 205-215).

No se ha de comprender, por supuesto, como si se dieran dogmas que
hubiera que retener por encima de todo y otros de segunda categoria,
negociables. Sino que se trata de levantar acta y extraer las consecuencias
de algo que tiene ya su fundamentacion en la organicidad y jerarquizacion
con que se presentan y viven las verdades en el contexto biblico de ambos
testamentos. No todas tienen la misma relacién con el nicleo central de
la economia de la Alianza, en el primer caso, o con el misterio del amor
de Dios revelado en Cristo, con su Pasién y Resurreccion, por lo que se
refiere a la ley nueva (Von Balthasar, 1968: 160-168).

5) La llamada a la cooperacién en tareas de relevancia social. “La
cooperacién de todos los cristianos expresa vivamente la unién con la que
ya estdn vinculados y presenta con luz més radiante la imagen de Cristo
Siervo” (UR 12). En primer lugar, existen situaciones en la realidad social
contemporanea que reclaman para su afrontamiento la contribucién de
todas fuerzas, pues la problematica afecta a todos por igual y su dificultad
no queda salvada por aportaciones parciales. Después, la conviccidén de
que la praxis puede ayudar a captar mejor lo que las teorias, quedando-
se en un nivel meramente doctrinal, no compartidas, tiene la capacidad
de reaccion ante los conflictos de la humanidad que, en la consolidacién,
por otra parte, sin duda estimable, de los consensos teolégicos. También,
el valor del signo cristiano y testimonial que tal respuesta fraterna tiene
para quienes la contemplan desde fuera del cristianismo. Aplicar, sin dis-
tincion, de plataformas confesionales, cualquier género de remedio contra
los infortunios de nuestros tiempos no podrd menos de persuadir a los
observadores de que la Buena Noticia irradia eficazmente alli donde en
tantas ocasiones las malas noticias agobian a la humanidad haciéndola
flaquear en su capacidad de esperanza.

Estos son los puntos de mayor relieve y de fecundidad llevados a
cabo por Unitatis redintegratio. Ellos nos posibilitan un gran paso en las



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 469

relaciones ecuménicas y entre las Iglesias y marcan un antes y un después
cualitativamente diferentes y ofrecen, con lo principios y las actitudes que
implantan, que con todo derecho se pueden considerar irreversibles y fun-
damento para unas realizaciones coherentes con los mismos.

4. Distintas aportaciones

4.1. Aportacion Protestante

En la Conferencia de Edimburgo, donde no acudieron Ortodoxos ni
Catdlicos, el trabajo se desarrollé mediante comisiones, y siguié un pro-
grama arduo, de espiritu abierto y ciertamente profundo. El planteamien-
to misionero radicaba en la formulacion de la siguiente pregunta: ;Se dan
oposiciones, enfrentamientos en vez de la reconciliacion que Jesus nos
ofrece? ;Somos proselitistas o evangelizadores? Para darle respuesta, se
abordaron los puntos que siguen:

1. El ofrecimiento del evangelio al mundo no cristiano.

2. La Iglesia en el campo de la mision.

3. La educacién en relacion con la cristianizacion de la vida social.

4. El mensaje misionero respecto a sus relaciones con las religiones
no cristianas.

5. La preparacién profunda de los misioneros.

6. El fundamento basico de las misiones.

7. Misiones y poder politico gubernamental.

8. Cooperacién y progreso de la unidad.

Sin duda, se traté de un nuevo impulso en el que todos se encontra-
ban comprometidos y deseosos para que la Conferencia tuviera reales
repercusiones (Bosch, 1993: 116-122).

4.2. Aportacion Anglicana

Durante el siglo XIX aparece el Movimiento de Oxford, abanderado
por figuras como John Henry Newman, que trata de redescubrir el pasado
catdlico de la Iglesia de Inglaterra. Los contactos anglicano-catélicos, las
conversaciones de Malinas son auténticos didlogos, aunque no tengan in-



470 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

dole oficial. Los obispos se reinen en Lambeth en 1920, opcién que prac-
ticaban desde 1867 y proponen estos puntos:

1. La Escritura como documento escrito de la revelacién hecha por
Dios al hombre, regla y criterio ultimo de la fe.

2. El simbolo de Nicea como exposicion suficiente de la fe cristiana y
el simbolo de los apdstoles como profesion bautismal de la fe.

3. Los sacramentos de institucién divina, bautismo y santa comunion
como expresiones validas para todos en un mismo cuerpo en Cristo.

4. El ministerio reconocido por cada una de las Iglesias que posee la
llamada interior del Espiritu Santo, la mision de Cristo y la autori-
dad sobre todo el cuerpo de la Iglesia.

En fin, tiene razén Vercrysse (1993: 120-121) cuando reivindica la im-
portancia de las aportaciones anglicanas para las reuniones posteriores.

4.3. Aportacion Ortodoxa

Se ha extendido el lugar comtn de que la Ortodoxia tenia un compor-
tamiento un tanto exigente y duro, quizds por una falta de conocimiento
profundo de sus identidad, ritos, costumbres y liturgias. Quizds por ello, se
ha tendido a olvidar la variedad y riqueza de sus contribuciones al proceso
ecuménico. Ya el Patriarcado de Constantinopla habia abogado por una
especie de Sociedad de Iglesias o Liga de Iglesias, y en 1948 participa en
la fundacién del Consejo Ecuménico de las Iglesias (CEI). Sus propuestas
principales, encaminadas a recuperar la confianza perdida entre todas las
Iglesias, son

1. Unidad de calendario que pueda permitir a todas las Iglesias la
celebracion simultdnea de las fiestas cristianas.

2. Intercambio de misivas fraternales con ocasion de las grandes so-
lemnidades del afio cristiano.

3. Establecimiento de nuevas relaciones entre los representantes de
las distintas Iglesias que residen en un mismo lugar.

4. Relaciones entre las diversas facultades y escuelas de teologia o
entre tedlogos individualmente e intercambio de revistas y publi-
caciones teoldgicas.

5. Acceso a escuelas eclesidsticas y a seminarios a los jovenes de
otras confesiones cristianas.



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 471

6. Reunién de congresos pan-cristianos para el estudio de las diver-
sas cuestiones de interés general.

7. Examen imparcial de las controversias dogmaticas y adopcién
preferencial para su exposicion, en los cursos y tratados de teolo-
gia, del punto de vista historico.

8. Respeto reciproco de los usos y ritos consagrados en cada una de
las Iglesias.

9. Autorizacion para poder celebrar las exequias y proceder a la in-
humacién de los cristianos fallecidos en paises extranjeros en las
Iglesias y cementerios de otra confesion.

10. Reglamentacion de la cuestion de los matrimonios mixtos.
11. Mutua asistencia en las obras que insistan en el fortalecimiento
del fenémeno religioso, en la beneficencia, etc.

Como es sabido, estas Iglesias autocéfalas han mantenido la fe orto-
doxa y la totalidad del esquema episcopal de la misma. Se trata de una co-
munidad de Iglesias iguales que mantienen la sucesién apostolica y refle-
jan la Trinidad como unidad de diversidad entre las tres personas divinas
(Bosch, 1991: 120-122; Vercrysse, 1993: 113-116). Quizés por ello, y convie-
ne reconocérselo, la Iglesia en Oriente se ha esforzado por reconocer los
distintos hitos culturales de las dem4s iglesias a lo largo de los siglos.

4.4. Aportacion Catolica

Aunque tardé en incorporarse al didlogo pleno y oficial, la Iglesia
Catdlica Romana también aportd una serie de instrumentos para dicho
fin. Se ha hablado anteriormente de las dificultades que planteaba la ecle-
siologia de finales del siglo XIX y principios del XX. Con todo, la Consti-
tucion Dei Verbum supuso una renovacion profunda de la Iglesia respecto
al ecumenismo (Bosch, 1991: 122-124 y 141-148; Vercrysse, 1993: 125-128).
Asi, a los catdlicos se les deben las siguientes iniciativas:

1 Creacién del Secretariado para la Unidad de los Cristianos. Poste-
riormente pasé a denominarse Consejo Pontificio para la Promo-
cién de la Unidad.

2.La promulgacion del Decreto Unitatis redintegratio del Concilio
Ecuménico Vaticano II.



472

ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

3. El directorio Ecuménico de 1967-1970.

4. Las reflexiones y sugerencias en torno al didlogo ecuménico de
1970.

5.La colaboraciéon ecuménica a nivel regional, nacional y local de
1975.

Que cristalizaron en las siguientes conclusiones:

1. La unidad de los cristianos se manifiesta como una unidad dindmi-
cay abierta.

2. La diversidad no es un obstaculo para la verdadera unidad.

3. El tema ministerial se desprende de la misma nocién de Iglesia.

4. La Iglesia entendida como pueblo de Dios tiene mayores dimen-
siones ecuménicas.

5. Movimiento “Vida y Acciéon” y Movimiento “Fe y Constitucién”

Tras la Conferencia de Edimburgo surgen dos movimientos de caréc-

ter ecuménicos denominados Vida y Accién (Life and Work) y Fe y Cons-
titucion (Faith and Order). El primero no fue una iniciativa de la Iglesia,
sino la obra de un hombre de Iglesia, el arzobispo Luterano sueco Nathan
Soderblom. Dispuesto a llevar el compromiso cristiano a una sociedad
hundida por la guerra y tratando de salvar todos los obstaculos existen-
tes, abrié el movimeiento a todos los creyentes, anglicanos, ortodoxos y
catdlicos. En la Conferencia de Estocolmo, celebrada en 1925,y a la que
rechaz6 asistir Roma, se trataron los siguientes temas:

1. Las cuestiones econdémicas ¢ industriales.
2. Los problemas morales y sociales.

3. Las relaciones internacionales.

4. La educacion cristiana.

5. Los métodos de cooperacién y federacion.

En la conferencia de Oxford de 1937, de nuevo con la ausencias y

cierto rechazo por parte catdlica, el pesimismo es manifiesto. El debate
se centra sobre Iglesia, Nacién y Estado. Finalmente, este movimiento se
integra en el CEI en 1948 (Bosch, 1993: 57-59).



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 473

De otra parte, el Movimiento Fe y Constitucién también nace de la
Conferencia de Edimburgo de 1910. El impulsor del movimiento es Char-
les H. Brent, perteneciente a la Iglesia episcopaliana de los Estados Uni-
dos, y que seria obispo de Manila. En 1927 se retinen en Lausana. Los
temas estudiados son:

1. Llamamiento a la unidad.

2. Mensaje de la Iglesia al mundo: El evangelio.

3. Naturaleza de la Iglesia.

4. La confesion de la fe.

5. El santo misterio.

6. Los sacramentos.

7.La unidad de la cristiandad y las Iglesias actuales.

Durante la preparacion de la Conferencia de Edimburgo de 1937 se
ve la necesidad de unirse con el otro movimiento. Se tratan los siguientes
temas:

1. La gracia de Jesucristo.

2. La Iglesia de Cristo y la palabra de Dios.

3. La comunion de los santos.

4. La Iglesia: Ministerio y sacramentos.

5.La unidad de la Iglesia en la vida y en el culto.

Sin embargo, en 1938 se frustra la unién de ambos movimientos
en la ciudad de Utrecht para formar un Consejo Ecuménico de la Igle-
sias, ante la situacién grave en Europa. Tal integracion se llevard a cabo
en la Asamblea General de Amsterdam. De todas formas, Fe y Constitu-

cion ha mantenido su libertad de autonomia en el consejo (Bosch, 1993:
55-57).

6. Consejo Ecuménico de las Iglesias

El interés de sacar adelante la reunién de las distintas Iglesias fue
interrumpido por la situacion de guerra generalizada en Europa desde
1939 a 1945. La idea se retoma gracias al parstor reformado holandés Wi-
llen Adolf Visser’t Hooft. El Consejo Mundial de la Iglesias nace en la



474 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

asamblea constituyente de Amsterdam en 1948. Las etapas o evolucién
historica del Consejo Ecuménico de las Iglesias (CEI), son las siguientes:

6.1. Asamblea General de Amsterdam de 1948

Se constituye el CEIL Son representantes de en su inmensa mayoria
las Iglesias Protestantes de América y Europa. Se resisten a participar la
Iglesias ortodoxas de los paises llamados del socialismo real, o bajo domi-
nio soviético.

6.2. Asamblea General de Evanston de 1954

Si el tema de la anterior era: El desorden del hombre y el designio de
Dios,aqui se desarrollard bajo el tema: Cristo, tinica esperanza del mundo.
Si antes se trataba de estar juntos, ahora era de avanzar juntos.

6.3. Asamblea General de Nueva Delhi de 1961

El tema escogido para esta ocasién se denominaba: Jesucristo, luz del
mundo. Por primera vez acuden observadores catdlicos. Era la primera
vez que no se realizaba en un pais de Occidente. Es la conferencia del
equilibrio entre el pensamiento protestante y el catdlico.

6.4. Asamblea General de Upsala de 1968

El lema de trabajo fue: Yo hago nuevas todas las cosas. Son los tiem-
pos cambiantes de una sociedad un tanto decadente. Esta reciente el mayo
francés y ya va emergiendo lo que mads tarde seria conocido como Teolo-
gia de la Liberacion; pero, sobre todo, se encuentra presente la doctrina
del Concilio Ecuménico Vaticano II.

6.5. Asamblea General de Nairobi de 1975

El tema elegido para esta ocasion es: Jesucristo libera y une. Aparece
el término de comunidad conciliar, recogido de la reunién de Fe y Cons-
titucién que se habia celebrado en Salamanca en 1973. Trata de estable-
cer un nexo mads consistente entre la dimension espiritual y el compro-
miso social.



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 475

60.6. Asamblea General de Vancouver de 1983

En esta ocasion el tema que tratan responde al lema: Jesucristo, vida
del mundo. Uno de los puntos esenciales serd la celebracion eucaristica,
siguiendo la llamada Liturgia de Lima. Se trataba de la expresion littr-
gica sobre las conclusiones de la parte eucaristica del documento de la
Comisién de Fe y Constitucion, sobre Bautismo, Eucaristia y Ministerio.
(BEM). Su mayor preocupacion fue adelantar el estudio del denominado
Documento de Lima.

6.7. Asamblea General de Camberra de 1991

El slogan recogido para el estudio en esta ocasion fue: Ven, Espiritu
Santo, renueva toda la creacion. Imbuida por la situacién de la guerra del
Golfo y la situacion en los paises del Este es el clima de conversacion.
Se sigue celebrando la eucaristia segin el llamado rito de Lima, pero los
ortodoxos no asumen esa tendencia mientras no sea efectiva la unidad,
pues consideran que la eucaristia es la maxima expresién de la unidad,
nunca un medio para llegar a ella. Por eso se les achaca su abstinencia de
la comunion eucaristica; y por este motivo ellos se han llegado a plantear
sus relaciones con el CEI (Bosch, 1991: 127-140; Vercrysse, 1993: 59-69).

6.8. Asamblea General de Harare de 1998

El lema de la Asamblea era: Buscad a Dios con la alegria de la espe-
ranza. Se trataba de una invitacion a reafirmar la confianza en la fidelidad
a dios expresada en Amsterdam, en medio de la confusién e incertidum-
bres de nuestro tiempo. Esta asamblea de cincuentenario fue también una
ocasion para discernir los desafios actuales a los que se enfrenta el movi-
miento ecuménico, necesitado de una nueva orientacién y de mirar hacia
el siglo XXI.

El debate se centrd sobre el documento denominado Hacia un en-
tendimiento y una vision comunes del CEI que habia sido aprobado por
el Comité Central en septiembre de 1997. Las sesiones pusieron de mani-
fiesto las tensiones existentes con las Iglesias ortodoxas, que antes de su
inicio habfan amenazado con abandonar el CEI si no eran atendidas sus
reivindicaciones, sobre la propia estructuracion del Consejo y sobre su
preocupaciones e intereses en la vida de la CEIL



476 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA
6.9. Asamblea General de Porto Alegre 2006

Esta asamblea ha afirmado la vitalidad del movimiento ecuménico y
el compromiso de las Iglesias con la visién y meta ecuménicas de la uni-
dad, asi como con la buiisqueda de un mundo mds justo y pacifico. Se han
producido cambios sustanciales en la Constitucién y el reglamento del
CEI que establece la toma de decisiones por consenso y modificaciones a
los criterios anteriores. Las reformas han surgido de la preocupacion de
las Iglesias ortodoxas, miembros del Consejo y tienen por objetivo for-
talecer la participacion de estas. El lema del texto fue: Llamados a ser
una sola Iglesia. La urgencia dada al CEl y a sus Iglesias miembros a dar
prioridad a los temas de unidad, catolicidad, bautismo y oracién. También
se pidi6 que se hicieran esfuerzos para fortalecer la colaboracién con la
Iglesia catdlica romana, que no es miembro de dicho Consejo.

6.10. Asamblea General de Busan, Repiblica de Corea, de 2013

La declaracién sobre El camino de la paz justa fue otra declaracion
relevante en la que se afirma que la paz constituye un modelo de vida que
refleja la participacion humana en el amor de Dios por toda la creacion. En
base a esta afirmacion, recomienda que se adopten medidas concretas e
invoca el compromiso de compartir el amor de Dios por el mundo buscan-
do la paz y protegiendo la vida. Igualmente, en la Asamblea se afirmé que
“Juntos nos comprometemos a proteger la dignidad humana, practicar la
justicia en nuestras familias y comunidades, transformar los conflictos sin
violencia y prohibir todas las armas de destruccién masiva”.

6.11. Asamblea General de Karlsruhe (Alemania), 2022

Bajo el lema de El amor de Cristo lleva al mundo a la reconciliacion
y la unidad, ha puesto su vista en la situaciéon en Ucrania. La pandemia y
la guerra han supuesto serios impedimentos que sortear para la celebra-
cién de Karlsruhe. Ante la tragedia y la muerte, se han vuelto a descubrir
los limites del individualismo, los retos de la globalizacién y los estragos
que la guerra y la pobreza siguen causando. La reflexion sobre el lema
de Karlsruhe tiene como objetivo “alentar a los lideres de la Iglesia y las
congregaciones locales a meditar y discutir la oportuna importancia de la



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 477

compasion de Cristo en un mundo marcado por la emergencia climatica,
la injusticia econdémica sistémica, la revolucion digital y los populismos
nacionales, alimentados por el miedo al otro”.

Un mundo que clama por un amor profundo, por la comunidad, por
la justicia y la esperanza necesita Iglesias que estén visiblemente en co-
munién, que anhelen la unidad donde hay divisién y encuentren un nuevo
futuro para la humanidad y toda la creacién. Iglesias, en suma, que se
decanten por un ecumenismo del corazon, segin anota Matabosch i Soler
(2021: 39-399).

7. Conclusion

La historia del ecumenismo de inspiracion conciliar arroja, y las listo
aqui a modo de conclusion, las siguientes necesidades:

1. La de luchar encarecidamente por la inclusividad y la diversidad:
el ecumenismo abraza la diversidad, reconociendo las distintas
culturas y contextos en los que se practica el cristianismo, en sus
distintas Iglesias y Comunidades eclesiales.

2. La de acentuar el papel de las organizaciones ecuménicas: orga-
nizaciones como el Consejo Mundial de Iglesias desempefian un
papel crucial en la promocién del ecumenismo a nivel mundial,
facilitando el didlogo y la colaboracién entre diferentes confesio-
nes cristianas.

3. La de estudiar el impacto del ecumenismo en la sociedad: no solo
beneficia a las Iglesias, sino que también tiene un impacto positivo
en la sociedad al fomentar la tolerancia religiosa y la comprensiéon
mutua y la ayuda desinteresada por los otros cristianos.

4. La de encontrar los retos de futuro: a medida que el mundo cam-
bia, el ecumenismo enfrentara nuevos desafios, como la adapta-
cion a los avances tecnoldgicos y las cambiantes dindmicas sociales
y politicas.

5. La de no decaer en la esperanza por la bisqueda de la unidad:
a pesar de los desafios, el ecumenismo ofrece esperanza para un



478

10.

ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

futuro donde las diferencias religiosas no sean barreras insupera-
bles, promoviendo la paz y la armonia entre las diferentes tradi-
ciones cristianas.

. La de reconocer cémo las Iglesias ortodoxas, con sus ricas tra-

diciones y profundas raices histéricas, han mantenido un didlogo
constante con la Iglesia Catoélica a lo largo de los siglos. El Con-
cilio Vaticano II abogé por un acercamiento fraterno y un enten-
dimiento mutuo entre ambas tradiciones, reconociendo la validez
de sus sacramentos y doctrinas, y promoviendo la cooperacién en
areas de interés comun, como la justicia social y la defensa de los
valores éticos.

. La de reconocer, igualmente, la necesidad de acercarle a las Igle-

sias anglicanas, surgidas de un contexto histérico particular. El
Concilio promovié un acercamiento ecuménico, reconociendo la
validez de muchos aspectos de su fe y préctica, buscando puentes
de entendimiento y cooperacion en areas teoldgicas y sociales.

. La de retomar el didlogo con el mundo protestante en su diver-

sidad de denominaciones y enfoques doctrinales. El Concilio re-
conocid la riqueza espiritual y teoldgica presente en estas tradi-
ciones, y quiso fomentar el didlogo y la colaboracién en aspectos
fundamentales de la fe cristiana, como la interpretacién de la Sa-
grada Escritura y la misién evangelizadora.

. La de reconocer en el Consejo Ecuménico de las Iglesias, en cuan-

to organismo que representa a numerosas denominaciones cristia-
nas, a un socio importante en los esfuerzos ecuménicos promovi-
dos por el Concilio. Este consejo se ha convertido en un espacio
vital para el didlogo interconfesional, la cooperacién en proyectos
sociales y la busqueda de la unidad cristiana a través del respeto y
la comprensién mutua.

Por tltimo, el Concilio Vaticano II dejé un legado duradero al
promover el didlogo, la apertura y la unidad entre las diversas Igle-
sias y comunidades eclesiales dentro del cristianismo. Su impacto
se extendid mas alla de las fronteras de la Iglesia catdlica, influ-
yendo en el panorama religioso global y sentando las bases para
un mayor entendimiento y colaboracién entre diferentes tradicio-



EL CONCILIO VATICANO 11 Y EL DIALOGO ECUMENICO POSTERIOR 479

nes cristianas y otros credos. Su llamada a la renovacion y adapta-
cién a los desafios modernos contintia siendo relevante en la bus-
queda de la unidad y la paz en un mundo diverso y en constante
cambio.

8. Bibliografia

AcCTA SYNODALIA SACR. (1971). Concilii Oecumenici Vaticani 11, Vol 1,
pars III, pp. 184-185.

ALEMANY, J. J. (1991). “Karl Barth, comentarista de la Dei Verbum”, en
Estudios Eclesidsticos 66, 53-66.

AUBERT R. (1970). Vaticano I, Vitoria 1970.

BARTH, K. (1971). Ante las puertas de Pedro, Madrid.

BIRMELE, A. (1990). “Les dialogues entre Eglises chrétiennes. Bilan et
perspectives”, en Etudes (12) 679-690, especialmente 680.

BoscH, J. (1991). Para comprender el ecumenismo. Estella (Navarra).

CAPOVILLA, L. F. (1986). “Reflections on the twentieth anniversary”, en
Stacpoole, A. (ed.), Vatican Il by who were there, Minneapolis, pp.
196-198.

CONGIU, M. (1993).“La Settimana di preghiera perl Unia dei cristiani”, en
Presenza Pastorale 43, 715-721.

Fries, H. (1990). “El significado ecuménico del Vaticano II”, en Didlogo
Ecuménico 25, 29-65

Girault, R. (1987). “La recepcion del ecumenismo” en Alberigo, G.-Jos-
sua, J. P, La recepcién del Vaticano 11, Madrid, p. 176.

LANGA, P. (1993).“La Iglesia catdlica y el ecumenismo”, en Langa, P. (ed.),
Al servicio de la unidad, Madrid 1993, 477-514.

MARIN DE SAN MARTIN, L. (1998). Juan XXIII Retrato eclesiolégico, Bar-
celona.

MATABOSCH I SOLER, A. (2021). El Consejo Mundial de Iglesias (1910-
2021). Hacia la unidad perdida, Barcelona.

MATABOSCH 1 SOLER, A. (2023). El peregrinaje ecuménico. Del Vaticano 11
a nuestros dias, Barcelona.

MATABOSCH I SOLER, A. - RODRIGUEZ GARRAPUCHO, F. - VALENCIA, A.
- VAZQUEZ JIMENEZ, R. (EDTS.) (2023). Caminar juntos. Manual de
ecumenismo, Salamanca.



480 ENRIQUE SOMAVILLA RODRIGUEZ, OSA

MOORMAN, J. R. H. (1986). “Observers and guests of the Council”, en Stac-
poole, A., in Vatican II Revisited by Those Who Were There, Minnea-
polis, pp. 155-169.

MUHLEN, H. (1968). “La doctrina del Vaticano II sobre la jerarquia de ver-
dades y su significacion en el didlogo ecuménico”, en Selecciones de
Teologia 7,205-215.

OUTLER, A. C. (1986). “Strangers within the gates”, en Stacpoole, A., in
Vatican 11 Revisited by Those Who Were There, Minneapolis, pp. 170-
183.

RATZINGER, J. (1985). Teoria de los principios teolégicos, Barcelona.

SARTORI, L. (1992). Lunita dei cristiani. Commento al decreto conciliare
sullecumenismo, Padova.

SARTORL. L. (1983). “La Chiesa cattolica e il movimento ecumenico. Prin-
cipi cattolici deliecumenismo”, en Studi Ecumenici 1,75-94.

STRANSKY, T. F. (1986). “The foudation of the Secretariat for Promoting
Christian Unity”, en Stacpoole, A., in Vatican 11 Revisited by Those
Who Were There, Minneapolis, pp. 62-87.

THILS, G. (1984). “Hiérarchie des varités de la foi et dialogue oecumeni-
que”, en Revue Théologique de Louvain 15, 147-159.

VERCRYSSE, J. E. (1993). Introduccion a la teologia ecuménica. Estella (Na-
varra).

VON BALTHASAR, H. U. (1968). “La fe de los pobres”, en Selecciones de
Teologia 7,160-168.



