Agustin de Hipona y Byung-Chul Han,
una meditacién sobre religion,
amor y filosofia

Jesus Cano Peldez

Estudio Teoldgico Agustiniano de Valladolid

ORCID: 0009-0001-3671-0560
jcano957@hotmail.com

Recibido: 1 septiembre 2025 / Aceptado: 4 noviembre 2025
|

Resumen: Se escogen dos autores repre-
sentativos de dos paradigmas vigentes en
filosoffa: uno nacido en la antigiiedad y
el otro perteneciente a los novisimos. Por
lo mismo, se pone a prueba la robustez
del primero y la pertinencia del segundo
para hacer una interpretacién del pre-
sente con sentido. Se les relaciona entre
si, siguiendo tres categorias generales de
la experiencia y del saber (religién, amor,
filosoffa) y usando referencias mutuas
textuales cuando las hay. Se investigan

puntos que les acercan y separan, que
radiografien sus discursos y que sugie-
ran nuevas lecturas en la biisqueda de la
verdad. Todo ello ajustado a la historia
de la filosofia, identificando tradiciones
influyentes y hallazgos que les otorguen
interlocucién con un sujeto conmovido y
movilizado moderno.

Palabras clave: amor, Dios, hermenéuti-
ca, persona, fenomenologia, Agustin de
Hipona, Byung-Chul Han.

The second Vatican Council and the subsequent
ecumenical dialogue

Abstract: Two authors representing two
current paradigms in philosophy are cho-
sen: one born in antiquity and the other
belonging to the most recent times. For
this reason, the robustness of the former

Estudio Agustiniano, Vol. 61 (2025) 555-597
ISSN: 0425-340X; ISSN—e: 2792-260X

and the relevance of the latter are tested
in order to make a meaningful interpre-
tation of the present. They are related
to each other, following three general
categories of experience and knowledge

@ DOI: 10.53111/ea.v60i3.1274



556

(religion, love, philosophy) and using
mutual textual references when availa-
ble. Points that bring them together and
separate them are investigated, exami-
ning their discourses and suggesting new
readings in the search for truth. All of
this is adjusted to the history of philoso-

JESUS CANO PELAEZ

findings that allow them to engage in dia-
logue with a moved and mobilized mo-
dern subject.

Keywords: Love, God, Hermeneutics,
person, Fenomenology, Augustine of
Hipo, Byung-Chul Han.

phy, identifying influential traditions and

Introduccion

Agustin de Hipona es un cldsico en filosofia y teologia. Byung-Chul
Han es un autor de sesenta y seis afos, de amplia produccién, con profu-
sa atencion medidtica y polemista en debates sobre canon y futuro de la
filosoffa, atento al fendmeno religioso ademas de amigo de la teologia. El
paso del tiempo no afecta la cosecha de elogios a Agustin. Han hoy, en la
cresta de una ola generada por una amplia audiencia, recoge entusiasmo 'y
devocién en diversos ambientes. Reconocido por él: «De hecho, mis libros
se leen sobre todo en los paises catélicos y también en los nérdicos, como
Finlandia o Suecia. En esas zonas, mis obras se leen porque se trata de
libros catdlicos. Yo soy catdlico» (2024d: 116). También se leen en su pais
de origen, Corea del Sur y otros. Y ya se sabe, quien despierta atencion
genera por igual inteligencia y chisme. Ambas cosas comparten.

(Sobre qué pueden conversar autores separados por dieciséis siglos
—uno nace el ano 354 d.C,, el otro en 1959 — que pueda interesar a quien
examina los tiempos y busca luces? Les une la bisqueda de sabiduria y
religion, el reclamo de libertad y dignidad a la sociedad en la que viven y
un deseo de compartir inquietud y hallazgos, significados y sentido. Mas
aun: el gusto de pensar y el asombro por lo mistico. La cultura del S. V' y
la Contempordnea del S. XXI, apariencia y distancias aparte, apetecen
noticia y verdad sobre religion, filosofia y arte.

Nuestra época se autopercibe como hecha para el cambio. Luis
Racionero intuye el S. XX como ‘contradictorio’ y cela al S. XXI como
‘ecléctico’ cuando afirma:

El siglo XX empieza con la decadencia y termina en el caos,
en teoria. En la préctica es un siglo de colosal progreso tecnolégico.
La divergencia entre desorientacion mental y contundencia material



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 557

lanza al hombre moderno en busca de un alma que concuerde lo fisi-
co y lo psiquico: por ahora no la ha encontrado y el siglo se cierra con
tension agudizada entre teoria y praxis (2000: 9).

En su vision, la ciencia progresa, la ética regresa «y el arte titubea»
(10). Problemas que resolver, por tanto. Un problema mads filoséfico es
«el orden en la multiplicidad». Otro afecta a la fe: «la armonizacién de la
ciencia con la religién». ; Como se imagina tal? En clave moderna:

Si la religion tiene como nicleo esa experiencia espiritual que es
experimental y repetible, entonces la ciencia puede aceptarla y respe-
tarla como otra forma de conocimiento, de tipo no racional, para ex-
plorar las realidades no materiales. ;Qué hay de malo en ello? (10).

Y apostilla: «Si la ciencia se ocupa de lo material y la religién de lo no
material, son complementarias, no antagdnicas, a menos que una se crea
con derecho a decretar lo que existe y lo que no, cosa que ninguna de las
dos puede hacer. Por eso estan condenadas a entenderse» (10). La sombra
del idealismo alemdn y un deslumbramiento prerreflexivo ante la ciencia
planean en su analisis.

Modernidad y malestar van de la mano. El malestar es aun figura
véalida para nombrar lo critico que es vivir. Se aplica por igual a fe y ra-
zon. Se encuentra por dentro y por fuera de la vivencia particular de cada
existencia humana. El fenomendlogo de la religién Martin Velasco escri-
bi6 sobre el malestar religioso en nuestra cultura. Con algunos cambios
de actitud y avances de reconocimiento, es —dice— «iluso pensar que
ya se ha conseguido la reconciliaciéon de la fe y la Iglesia con el pensa-
miento moderno» (1993: 46). Eilenberger termina su trilogia de analisis
de la filosofia actual con Espiritus del presente. Reivindica dos metaforas
acreditadas por el pensador moderno que narran el «malestar profundo»
que también percibe el fildsofo: la «del dormir y despertar [...] [y la] de la
prisién en un espacio interior cerrado (como una caverna, un laberinto o
un mosquitero)» (2024: 381-382).

Punto llamativo en la actualidad es la relacién Oriente-Occidente.
Decia Luis Racionero, con humor y cierta hipérbole:

Yo no sé si los orientales nos entienden, pero me consta que no-
sotros entendemos poco a los orientales, entre otras cosas porque no



558 JESUS CANO PELAEZ

sabemos casi nada —ni nos interesa— de su filosofia, su cultura y su
vision del mundo, que, desde luego, son considerablemente distintas
de las nuestras (1993: 8).

Pero no olvidemos que las relaciones comerciales y religiosas entre
Espafia y Oriente se dan desde el S. XVI y que a finales del S. XVIII Eu-
ropa acelera la traduccién de libros sagrados orientales. Otra cosa es la
recepcion que cada generacion hace del Oriente. Parece —dixit O. Paz—
que, en general, el hombre occidental viaja a Oriente, no tras lo Otro sino
detras de si mismo. Con Han hay oportunidad de ver cémo un oriental se
plantea la recepcién de Occidente.

Agustin es un norteafricano educado en Roma (cultura asumida y
encumbrada), de quien después se ha dicho que es el primer espiritu mo-
derno (Harnack) y que se adelanta a Descartes. ;Quién es Agustin? Han
es un emigrante de Corea del Sur que llega a Europa —Ia de religion en
retroceso, dicen— seducido por la literatura romantica alemana (Novalis),
se instala en la filosoffa idealista alemana (Hegel) para profundizarla (hara
una tesis sobre Heidegger) y termina re-descubriendo la religion cristiana
catdlica que trae de origen: cuenta que estd bautizado, estudia teologia y
reza (2022d: 125). «Yo soy catdlico» le hemos oido decir. En libros breves
se confronta con los maestros del pensamiento con estilo hechizante: sutil
retorica, intuicion contundente, finura critica con dosis de rebeldia y una
llamativa seguridad en si mismo. Salt6 a la fama en la segunda década del
S. XXI criticando y construyendo una teoria social del hombre digital y el
control de las comunicaciones (2024c; 2020f). ; Quién es Han?

Meditar confrontando a Agustin con un moderno fue animado por el
texto de Luigi Alici ‘Introduccién a la filosofia de San Agustin’. Alli dice:
«Volver a reflexionar sobre Agustin significa [...] promover una reconsi-
deracion total de los motivos mds auténticos de su pensamiento, también
de aquellos que aparecen més distantes de nuestro horizonte culturaly.
(1998:187). Pudiera suceder —continda— que

aspectos de aquella filosofia [la de Agustin] comprendidos mal o le-
janos a nosotros [los modernos] pueden incluso aparecer, paraddjica-
mente, como los més actuales, es decir, que esperan ser actualizados
y repensados en su valor mds radical, alimentando asi una confronta-
cién abierta con el pensamiento contemporaneo. (187).



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 559
1. Religion
1.1. Dios es amor

El Papa Francisco, en la enciclica Dilexit nos, recoge tres citas de
Han. Una viene a ser una lectura de la crisis final de la filosofia de Heide-
gger. Dice asi:

El pensar tiene que haber sido conmovido antes de trabajar con
conceptos o mientras se trabaja con ellos. Sin una emocién profunda
el pensar no puede comenzar. La primera imagen mental seria la piel
de gallina. Lo primero que hace pensar y preguntar es la emocion
profunda. La filosofia siempre sucede en un estado de animo funda-
mental (Stimmung). (1924: 20)

El Papa Francisco estd hablando del «amor del que es capaz el co-
raz6én» (20). El corazén que dilata el horizonte vital. ;Por qué habria de
encelar a la razén la conviccién general de que «cuando se capta alguna
realidad con el corazén se la puede conocer mejor y més plenamentex»?
(20). La crisis de Heidegger pasé por tener que aceptar que la razén no
es la gran sefiora que ordena y dirige la comprension de la realidad —
suefio moderno desde Descartes («pienso luego existo»), presupuestado
por Kant (con el apriorismo de la teoria critica) y consolidado por Hegel
(«todo lo real es racional y todo lo racional es real» segtin «la verdad [que]
es la totalidad») —.

El centro de la enciclica Dilexit nos es cristoldgico y judnico: «Dios
es amor» (I Jn 4,8). Un simbolo que la Iglesia ha escogido para expresar
tal afirmacidn es el ‘corazén’. El cristianismo no es la tinica cultura que lo
escoge. Dicho simbolo adquiere caracteres definitivamente unicos para el
cristiano por estar referido al amor de Jesucristo, que es verdadero Dios
y verdadero hombre para la fe. Los sentimientos de Jesus lo son de un
hombre, pero también de un dios, el cual espera, a su vez, amor de cora-
zo6n. Francisco prologa la cita de Han con ésta de Rahner: «lo més inti-
mo de la realidad es amor» (20). Este amor alcanza plenitud apoyado en
la gracia, los dones puestos por Dios en el ser humano, en ‘la capacidad
de ir a Dios’ que tiene el hombre, segiin la Memoria Dei (es la sintesis de
Agustin: «Dios mds intimo que yo mismoy).



560 JESUS CANO PELAEZ

Tal referencia fue tomada por Benedicto XVI —admirador de Agus-
tin— en su enciclica Deus caritas est, al decir:

La historia de amor entre Dios y el hombre consiste precisamen-
te en que esta comunién de voluntad crece en la comunién del pensa-
miento y del sentimiento, de modo que nuestro querer y la voluntad
de Dios coinciden cada vez mas: la voluntad de Dios ya no es para
mi algo extrafio que los mandamientos me imponen desde fuera, sino
que es mi propia voluntad, habiendo experimentado que Dios esta
mads dentro de mi que lo mas intimo mio (2005: 44-45).

1.2. La religion y Agustin

Agustin baraja dos perspectivas caminando hacia una verdad y ple-
nitud que es Dios. De una parte, defiende que la religiéon verdadera es
el cristianismo. Asi comienza su texto De vera religione —para von Bal-
thasar, el libro que contiene las intuiciones més originales de Agustin de
manera no tan subjetiva como en las Confesiones—: «El camino de toda
vida buena y bienaventurada debe hallarse en la verdadera religion, en la
que un solo dios es adorado y reconocido con la mas pura piedad como
el comienzo de todas las cosas, y que da origen, perfecciona y contiene al
universo» (Conf 1,1). De otra parte, sostiene que la verdadera filosofia es
la religion. Desde ella se ve «el comienzo de las cosas». Y mds adelante:
«Porque se cree y se pone como fundamento de la salvacion humana que
son una misma cosa la filosofia, esto es, el amor a la sabiduria, y la religion,
pues aquellos cuya doctrina rechazamos tampoco participan con nosotros
de los sacramentos.» (5, 8).

Comprendamos que no estamos en un debate solo del S. V d.C. Lo
es del S. XVIII y del S. XXI. Para Hegel, la religion cristiana también es
la mas alta, pero por motivos utilitarios. En Hegel, a fin de cuentas, la reli-
gién queda racionalizada y congelada en un/su sistema. Como dice Florez:
para Hegel «Las verdades religiosas del cristianismo son los “simbolos”
mas perfectos para la comprension del mundo y su proceso.» (1967: 512) Pero
—continda— «La religion es absorbida [...] por la filosofia y la filosofia
serd el verdadero culto a Dios» (512). Hegel lo afirma sin ambages: «Hay
que elevar el contenido representativo de la religion a la forma de pensa-
miento» (citado por Florez, 1967: 512).



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 561

Para Agustin, la propia existencia tiene forma de religion. Tras su
conversion, serd una continua busqueda de didlogo con Dios. Su libro
mas personal, las Confesiones, tiene forma oracional, de didlogo con Dios
creador. Vivir consiste en ver el sentido como la forma de retorno a Dios
y hablar con El mientras se avanza. Este es el pértico de las Confesiones.
Agustin se pregunta como una parte tan pequefia del universo que es el
hombre —él mismo, que escribe, piensa y ora— pretende alabarle. Y res-
ponde: «Td mismo le excitas a ello, haciendo que se deleite en alabarte,
porque nos has hecho para ti y nuestro corazén esta inquieto hasta que
descanse en ti» (Conf1,1).

En Agustin, el corazén es simbolo del amor, y el amor la condicién
de ser que afecta al pensar. Agustin afirma, antes que Descartes: «si pien-
soO —aunque me equivoque— es que soy». No hay drama ontolégico, pues
Dios sostiene en el abismo y contradiccion y da unidad a lo paradéjico. No
un yo desdoblado (;inocentemente?) en ausencia de verdad y voluntad
de poder (como en Nietzsche) o arrebatado por un ‘temple’ o estado de
dnimo inmanente (como en Heidegger). Para Agustin, es un Tu (el tG mas
Tu) que es Dios, anterior al tiempo y no condicionado por el acto creador.
Un Dios que ha dado a su criatura su «imagen y semejanza» y por ese
origen le capacita para una verdad que no nace por contingencia pensante
de una subjetividad desafiante —aunque ésta haya de emplearse—, sino
de una verdad que fluye de la propia divinidad.

1.3. El problema de la religion en Han

El problema de la religién en Han es complejo y esta abierto al dia
de hoy. En 1999 sale en aleman Filosofia del Budismo Zen (2022c). Aun-
que temprano, el libro contiene intuiciones desarrolladas posteriormente.
Texto osado y dialéctico que trabaja algunas ambigiiedades.

1. La primera trata del budismo como fenémeno histérico. El budis-
mo, ;es filosofia o religion? Para algunos, es un camino de sabiduria espi-
ritual, una espiritualidad sin Dios, una filosofia ética (Fromm, Piantelli).
Para otros, es una religion (H. Kiing, Martin Velasco). El filésofo habla
de religion y el creyente de filosofia, pero ;qué es qué? ;Hay diferencia?
.Y, establecida esta, como hacer la sintesis? La posicion de Han oscila. Se
expresa como filésofo a veces; fildsofo que hace filosofia de la religion.



562 JESUS CANO PELAEZ

Ello le exigird conceptualizar el fendmeno religioso en general: budista,
cristiano, judio. Suele contraponer, con método comparativista, el ‘budismo
Zen’ a los demas. Otras veces, reclama ‘lo religioso’ budista Zen.

2. La anterior da origen a la segunda y afecta al titulo del libro Filo-
sofia del budismo Zen. ;Coémo hay que entender el titulo? Si se va a defender
lo que se sabe y presume —como punto de partida—, esto es, que el bu-
dismo es filosoffa ;No hubiera sido mejor titulo El budismo Zen,y aho-
rrarse una repeticion semantica? Y si a veces lo toma como religion, mas
preciso seria, entonces, Filosofia y teologia del budismo Zen. Vayamos al
contenido. ;Cémo entiende Han ‘budismo Zen’? ;Como una filosofia, una
‘sabiduria’, una experiencia espiritual, una metafisica o mds bien como
una ‘religion’? Vacila. Sugiere que es filosofia cuando dice: «La “filosofia
del budismo Zen” se alimenta de un “filosofar sobre” y “con” el budismo
Zen. Tiene que desarrollar conceptualmente la fuerza filoséfica que le es
inherente». (11) De manera problematica, afiade: «Las experiencias del
ser o de la conciencia, en relacion con las cuales trabaja la praxis budista,
no pueden encerrarse por entero en un lenguaje conceptualy» (11). Por lo
cual apelaré al lenguaje poético y estético. Pero otros textos sugieren que
se trata de una religion, como cuando dice:

El budismo Zen da un giro radical a la religién budista hacia la
inmanencia: “Totalmente despejado. Nada sagrado”. Frases del Zen
como “Buda es casco de ladrillo y guijarro” o “tres libras de cdfiamo”
apuntan de igual manera a aquella actitud por la que el budismo Zen
se dirige enteramente a la inmanencia. Expresan el “espiritu cotidia-
no”, que convierte el budismo Zen en una “religién de la inmanen-
cia” (22-23).

El capitulo mas extenso del libro lo titula «Religiéon sin Dios». En
otro libro (2018a), Buen entretenimiento. Una deconstruccion de la histo-
ria occidental de la Pasion, afirma: «También el budismo zen, que es una
version del budismo en el Lejano Oriente, es una religion de la afirmacion
radical, e incluso una religién sin pasion, pathos ni afioranza» (74). Han
no delimita la frontera entre filosoffa y religion al tratar el concepto de
«budismo Zeny, ni en el sentido kantiano (ilustrado) ni en el sentido hus-
serliano (fenomenoldgico). Cita una vez a R. Otto, a cuya fenomenologia
(en sentido filoséfico) reduce la mistica cristiana del maestro Eckhart.



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 563

3. Tercera ambigiiedad. No separa estética y religion. No diferencia
entre rol de poeta y de profeta, entre lenguaje y mistica, entre estética y fi-
losofia. En el Prélogo,Han cataloga su libro de ‘ensayo’, cosa que es, tanto
en fondo (no sistemético) como en forma (combina imagen y concepto en
secuencias cortas y libres). Dice:

A pesar de una actitud fundamentalmente adversa a la teoria y
a la discusion, el ensayo de una «filosoffa del budismo Zen» no tiene
que enredarse necesariamente en la paradoja de una épica del haiku,
pues es posible reflexionar de modo filoséfico también sobre un obje-
to que no implica ninguna filosofia en sentido estricto. (2022b: 10-11).

Tendré que sacar filosofia de la poesia. Para ello, y para no enredarse
en paradojas épicas con formas poéticas orientales como el haiku, debera
explicar como pasa €l de la ‘imagen’ (la palabra y forma poética) al ‘logos’
(en sentido griego) y al ‘concepto’ idealista aleman. Pues una parte de los
destinatarios de sus textos son occidentales. De lo contrario, no puede
quejarse en Occidente —como se queja— de la reduccion de la religion
budista a estética o filosofia, como hace Hegel con el budismo, en realidad
con toda religion. Ademas, dejaria libre al lector para imaginar equivalen-
tes el poeta aleman romantico (como Holderlin) visto como «pastor del
ser» (dicho en lenguaje heideggeriano) y el poeta budista (como Bashd)
como «pastor del vacio». Heidegger tuvo algiin acercamiento al pensa-
miento oriental en su tultima etapa. Le rondaba la idea de comparar su
‘nada’ con el ‘vacio’ budista. Pero son polos opuestos: la ‘nada’ para Hei-
degger es —pretende ser— una parte del dltimo salto que dé su sistema.
Por el contrario, el ‘vacio’ budista es el fin de cualquier sistematizacion
posible. Agustin se quejaria, pues la cercania o uso intercambiable entre
estética y religiéon no anula su diferencia ontoldgica. Ni la poesia redime,
ni la religiéon decora. Tampoco el vacio agota el silencio ni la lejania impi-
de la presencia.

4. Cuarta ambigiiedad. Han vacila al asumir una posicién en el reper-
torio de movimientos filoséficos modernos. Vacila por no aclarar el lugar
que le define o en el que se define. Y cuando cambia no da razén. A pesar
de ello, su libertad de discurso no impide el filo de sus citas y acertadas
polémicas. Pero no se atiene a separar categorias como ‘metafisica’, ‘epis-



564 JESUS CANO PELAEZ

temologia’ o ‘método’ de acuerdo al movimiento o autor escogido para
comentar. No separa, por ejemplo, la fenomenologia de Hegel de la fe-
nomenologia de Husserl (que Heidegger altera —y tal vez sea parte de la
explicacion: seguir la fenomenologia existencial de Heidegger y no la fe-
nomenologia de la intencionalidad de Husserl—). De otra parte, usa auto-
res y citas de manera abierta, con sentidos opuestos, y a veces para identi-
ficarse, otras para discrepar y distanciarse. Ante tal situacién, un lector con
cierta idea de su opcion puede preguntar qué le impide al autor ser mas
explicito en su linea. O qué punto de vista continuo —y no manifiesto, pues
no lo hace consciente ante el lector— administra tal movilidad. Ante la
vacilacion en el escenario del texto, el lector también se pregunta: ; Cémo
se legitima tal ambigiiedad, como y para qué se genera tal dialéctica? ;O
es que —por qué no pensarlo también— estda confundido?

Nuestra hipétesis es sencilla: le autoriza esa movilidad el dar a la
religion una jerarquia de nivel superior a la/s filosoffa/s. Eso a pesar de
la ambigiiedad y visién fluctuante de la condicion religiosa, pluralidad y
formas. Tal postura tiene cabida dentro de un giro teolégico (al modo de
J.-L. Marion) habido en la filosofia contemporanea. Y la religion (al verse
como categoria superior) trabaja en sus actos de sintesis de la/s filosofia/s
con una capacidad de visién universal, restando autonomia, resolucién,
conclusividad a la sola razén a cambio de ganar unidad. Esto separa a Han
de Hegel y le chirriara al lector exclusivamente moderno; pues desplaza
el centro del pensar: de la subjetividad (yo) a la Otredad (Dios), a un més
alla, de la interioridad a una exterioridad. Que en el budismo viene con-
ceptualizado como ‘Vacio’, y en la versién Zen como ‘Inmanencia’. Ana-
lizar la filosofia que defiende y practica Han y su relaciéon con la religion
pasa por investigar esta dialéctica.

Tal vacilacién va unida al estilo de escritura escogido, que consiste
en confrontar la forma de negatividad moderna y desmontar su dialéc-
tica. Esto le aproxima a Kierkegaard y a Derrida, con alguna diferencia.
Kierkegaard tiene una religion definida y su estilo conlleva una estrategia
discursiva. Derrida no salva nada, tampoco la religion (no hay —dice—
«afuera del texto») y destruye (deconstruye) ideas, autores... contrapo-
niendo escritura y oralidad, sensibilidad y espiritu como guias de lectura
de cualquier texto. Pero Han se apoya en la recuperacion del nivel metafi-
sico haciendo cambios en la inicial jerarquizacion de nivel. Asi, comienza
el primer capitulo del libro La filosofia del budismo Zen reclamandole



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 565

a Hegel la imagen negativa que tiene del Budismo. Y llega al ultimo ca-
pitulo reclamdndole a M. Buber otro tanto. Parece tomarlo como algo
personal, pero en realidad en Hegel forma parte de su filosofia primera,
de su método basico, el que dard lugar a que aparezca el Espiritu Absoluto
autoapropidndose. La esfera estética trabaja para la esfera religiosa y ésta
para la filosofica. En Hegel ninguna religion hace la sintesis final; esta le
pertenece sélo a la filosofia. Asi las cosas, toda religion, no solo la budista,
trabaja —subalternamente — para la filosofia. De otra parte, la diferencia
de perspectiva entre M. Buber y Han no es sélo cultural o filoséfica, sino
religiosa. A Han le cuesta comprender o encajar el uso de presupuestos
religiosos que los filésofos judios (M. Buber, W. Benjamin, H. Arendt) ad-
miten en sus textos sin borrar la diferencia ontolégica. Esto lleva a la pre-
gunta: ;qué religion tiene Han? Hay pocos datos atn.

1.4. La religion y el juego interdisciplinar

5. La quinta ambigiiedad proviene del uso ludico de la interdiscipli-
nariedad. Han crea tensiones al tomar categorias y perspectivas de la So-
ciologia, de la Teoria social, de la Cultura y otras. Por ejemplo, su uso de
la categoria ‘cultura’. No es un problema solo de Han sino en parte de
la filosofia moderna y contemporanea. Horkheimer y Adorno también
se plantearon hasta donde permitir que los datos que elabora la Ciencia
social, la Sociologia, puedan ser fiablemente tomados en cuenta para la
elaboracion de teoria filosdfica, la especulacion. ;De un andlisis particular
pueden deducirse conclusiones o principios universales? ;Un dato puede
modificar un concepto general? Admitirlo te coloca en una linea marxista.
Fue Marx quien supone y defiende que la infraestructura crea la superes-
tructura, lo material lo espiritual, lo social lo subjetivo. He aqui un ejem-
plo contemporédneo tomado de Anthony Giddens: «Con el desarrollo de
la comunicacion de masas, sobre todo la electrénica, la imbricacion entre
el desarrollo del yo y los sistemas sociales —incluyendo también entre
ellos los sistemas mundiales— es cada vez mds acusada» (1997: 13). Si,
acusada, pero con un limite.

El problema se agrava cuando la sociologia se autopercibe como
ciencia independiente. Para Salvador Giner,

Las sociedades mas complejas, y la occidental en especial, han
existido también en el marco de la tradicion, pero esa tradicion inclu-



566 JESUS CANO PELAEZ

ye un elemento dindmico que puede ser llamado el elemento socra-
tico. Dicho elemento corresponde a una actitud inquisitiva, critica: es
un perenne poner en tela de juicio el sistema de creencias heredado.
[...] No es facil responder satisfactoriamente a la pregunta de como y
por qué aparecio esa actitud en Grecia y como y por qué nosotros la
consideramos como uno de los legados més altos de nuestra tradicion
intelectual, parejo s6lo a nuestra creencia en la santidad de la vida
humana. Mads facil es parar mientes en que ésa es la raiz de nuestro
pensamiento social, una raiz que es también su mision (1982:689-690).

Se percibe también el eco rousseauniano en el texto. Pero no sélo
la Sociologia nace de y después de la filosofia, sino que ésta hizo y sigue
haciendo preguntas de mas universalidad. Asunto nada facil pero de im-
portancia vital. Ademads, actualmente hay un agotamiento de esquemas
de Teoria social en esferas mas amplias que también le afecta a Han. Ello
puede prepararle un terreno fértil a su talante critico al tiempo que tam-
bién entramparle. La forma breve y estilo conciso de sus ensayos no dejan
a Han mucho espacio para matizar el contenido. Aunque quiza no lo nece-
site: pues su logro —no pequeio— es resquebrajar los bloques compactos
desde los que la modernidad ve la realidad y recuperar para el sujeto
la capacidad critica y una trascendencia que también puede litigar con y
pedir cuentas a la razén. Ello abre un camino no exento de precio: preci-
sa coraje una conciencia sabedora de estar rodeada de abismo e incerti-
dumbres. Que el estado de 4nimo fundamental para vivir esa experiencia
sea la ‘desventura’ (Hegel) o la ‘bienaventuranza’ (cristianismo) es una
opcidn, no una predeterminacién. Han se sittia en la perspectiva de solo
insinuar. Prefiere dejar libertad en como caminar, también religiosamente.

Dice Han: «[...] la cultura del Lejano Oriente [...] estd centrada en
la caducidad y la transformacion, mas que en la identidad y la constan-
cia, [...]» (2022: 111, nota 134). Segtn la relacion que se establezca entre
cultura y religién se puede ser ilustrado, posmoderno o creyente budista o
cristiano. La imagen «Lejano Oriente» no esta lejos de la topica occiden-
tal. Lo repite en otros momentos:

El budismo Zen estd animado por una confianza originaria en el
aqui, por una originaria “confianza en el mundo”. Esta actitud del es-
piritu, que no conoce el accionismo ni el heroismo, sin duda es carac-



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 567

teristica del pensamiento del Lejano Oriente en general. El budismo
Zen, en virtud de su confianza en el mundo, podria entenderse como
una religion mundana en un sentido especial (43).

(La cultura forma los principios de la religiéon? ;O la religion modela
las leyes de la cultura? Han también vacila cuando se abandona a ciertos
tépicos.

1.5. Crisis de la religion en Han

Lo que se denomina crisis de la religiéon hoy admite escenarios com-
plejos. Parece evidente el desapego hacia ciertas religiones tradicionales
al tiempo que, de otra parte, surgen con fuerza nuevos movimientos reli-
giosos (M. Eliade, Martin Velasco). Han (2022: 107) hace este diagndstico:

La crisis actual de la religion no puede atribuirse simplemente
al hecho de que hayamos perdido toda fe en Dios o a que nos haya-
mos vuelto desconfiados con respecto a determinados dogmas. En un
plano mds profundo, esta crisis apunta a que estamos perdiendo cada
vez mads la capacidad contemplativa.

(Contemplacion de qué? Admite doble lectura: occidental y oriental.
Oriental: contemplativa del propio espiritu perdiéndose (deshaciéndose
de sensaciones, pensamientos, deseos... a través de la ‘inmanentizacion’;
eso es ‘Zen’) y acercandose a la escucha del silencio del vacio como meta
final. La Occidental es mas explicita: contrapone contemplacion a accion.
Y dice: «<Hoy el alma ya no ora mas. Hoy el alma se produce. Debido a
su hiperactividad se le puede atribuir la responsabilidad por la pérdida
de la experiencia religiosa» (107). La verdadera accion es el ‘pensar’
(2024b: 47). En Hegel, no s6lo piensa quien es sujeto, sino que el espiri-
tu se piensa a través de las cosas (las que a su vez hablan a los sujetos).
De manera que contemplacién es la génesis de esa conciencia de si y de
su/s otro/s fragmento/s que constituyen el/un todo. Contemplaciéon que
permite se dé, aparezca, se manifieste el todo como todo. Hegel copia a
Aristoteles, que habia dicho que la vida de Dios consistia en autocon-
templacion. Una experiencia religiosa que —dice a continuacién— puede
ser entendida al modo romantico de Schleiermacher. Para éste, la esencia



568 JESUS CANO PELAEZ

de la religion —le cita— «no es pensamiento ni accion, sino intuicién y
sentimiento» (2022e: 108). «Intuicién asombrada de lo Infinitoy», precisa
Schleiermacher. Romantica también sera la concepciéon de Holderlin y
Hegel, asimismo citados por Han. Por momentos, Han juega a mezclar
la visién religiosa romdntica con la cristiana, como en este texto de aire
confesional:

La cercania a la tierra me llena de dicha. Pero el medio digital
destruye la tierra, esta maravillosa creacion de Dios. Amo el orden
terreno. Nunca lo abandonaré. Experimento una sensacion de pro-
funda fidelidad, de hondo apego a este preciado regalo de Dios. Pien-
so que la religion no significa otra cosa que esta profunda compene-
tracién que, sin embargo, me hace libre (2022e: 147).

(De qué Dios esta hablando: del Dios creador judeo-cristiano o del anhelo
romantico que religa con un Infinito abstracto que se manifiesta en los
estados de 4nimo de la persona como la fusién o la libertad?

En una entrevista, Han afirma que «una religién sin redencion no es
tal religion» (2022a: 140). Los entrevistadores le ponen en un aprieto al
insistir en que especifique qué entiende por ‘redencion’. Han se va por las
ramas: «La apariencia de redencion. [...] ;En qué consiste la redencién?
Esa ilusion tiene que ser lo bastante fuerte. Hay ahi una dimensién muy
teoldgica, que nada tiene que ver [...]» (140). No es su fuerte lo ‘muy teo-
16gico’. Tampoco es problema mientras uno es consciente de los limites.
Pero, como escritor que es —esto es, guia de conciencias—, deben hacerle
reflexionar sus limites. Ello no encoge el genio y coraje que su propuesta
tiene de despertador de lo religioso en el final de la filosofia posmoderna
en el momento actual en el que otros empiezan a reclamar un poshuma-
nismo.

2. Amor
2.1. El amor en Agustin y en Heidegger

La singularidad fenomenoldgica de la experiencia religiosa cristiana
ayudard a entender la tnica cita de Agustin que pone Han en su libro



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 569

El corazén de Heidegger. El concepto de estado de dnimo (2021a). Cita
provocadora y problemadtica que repetird en Shanzhai. El arte de la falsifi-
cacion y la deconstruccion en China (2017). Esta sugiriendo Han que Hei-
degger —contra lo que le reclaman algunos— también trata seriamente el
tema del amor. El, como muchas culturas, hace del ‘corazén’ un simbolo
del ‘amor’. Dice Han: «Heidegger graba secretamente en el corazén la
ley del amor» (2021a: 27). Nétese la presencia y uso de la antropologia
veterotestamentaria que Heidegger pone en el verbo ‘grabar’. Y nétese
la operacion de fenomenologia existencial —tipica en él— que hace al
equiparar ‘ley’ y ‘amor’.

Han supone que el lector estd al tanto de los amores extramaritales
que Heidegger —en parte, con el consentimiento de su sefiora Elfride
Heidegger — mantuvo con varias mujeres —de facto, amantes—. Dos
de ellas: Hannah Arendt —de familia judia y alumna de sus cursos— y
Elizabeth Blochmann —una compaifiera de estudios juveniles con voca-
ciéon docente—.Y aqui aparece Agustin. Menciona Han que el 11 de ene-
ro de 1928 Heidegger le escribe una carta a Elisabeth Blochmann en la
que dice:

«Confio a mi conciencia que me esta permitido servir a la gran-
deza y a la amplitud del corazén de usted. Volo ut sis, quiero que
existas: asi interpreta en cierto pasaje san Agustin el amor. Y de este
modo lo reconoce como la mds intima libertad de uno para otro»
(citado por Byung-Chul, 2021a: 27).

El inicio de la cita lleva el matiz idealista y existencial bajo forma
hegeliana y kierkegaardiana. De Hegel toma el concepto moderno de yo
(primer polo del juego dialéctico): el yo, por definicion se autopone, se
constituye en primer principio sin someterse a otra cosa. La ley del yo
es la libertad, ésta es dirigida por la conciencia y la conciencia no se da
hecha y lista para activarse, sino que se construye; su historia son las ‘figu-
ras’ en que va apareciendo y que estudiara la filosoffa. De Kierkegaard
toma los conceptos de duda y salto. La razén no explica todos los pasos
del camino. La vida tiene pasos que son saltos que ni dirige ni protege
la razén. El amor es uno de ellos. La renuncia de Kierkegaard al amor
de Regina supuso el descubrimiento de un amor de rango radicalmente
superior.



570 JESUS CANO PELAEZ

El miedo al amor que trata de explicar el mito de Don Juan (amor
de nivel estético, en categorias kierkegaardianas) no sdlo afecta a la con-
dicién erdtica de la persona; también a la epistemoldgica. La duda de
Heidegger no estd borrada en la carta, al decir «confio [...] que me esta
permitido». La refuerza el disfraz de ‘afectado’ que toma y que esconde
la cualidad de ‘actante’ que es —y que sabe trabajar con el lenguaje— al
sugerir a la contraparte, la amante, que se siente admirado y atraido por
la ‘grandeza’ y ‘amplitud’ de ella, «del corazén de usted», ante lo cual no
puede haber distancia para él. Trataria de mantenerla (lo expresa con el
‘usted’), pero lo impedirian fuerzas mayores: el corazén de él es una ma-
rea desbordada que seguro despierta (o lo deberia) en ella otra marea, la
de su corazon.

2.2. Amor como juego infinito: imaginar al otro

El juego infinito del corazén de Heidegger en esta cita consiste en
pretender justificarse y esconder su yo (en lenguaje psicoldgico), su co-
razén (en lenguaje simbdlico), su intencionalidad (en lenguaje fenome-
nolégico), su inocencia moral (en lenguaje ético), su violencia desleal (en
lenguaje deconstructivo) en una serie de mascaras filos6ficas, culturales,
para dar carta de ciudadania a una pasion irracional, anarquica (sin arjé,
sin fundamento). Para ello, a continuacién, pone de testigo a Agustin, di-
ciendo: «Volo ut sis, quiero que existas: asi interpreta en cierto pasaje San
Agustin el amor. Y de este modo lo reconoce como la mas intima libertad
de uno para otrox». Atribuye a Agustin con esas palabras una filosofia del
amor. Unas palabras: «volo ut sis» [= quiero que existas], de las que su-
giere no recordar, al momento de citarlas, el lugar escrito que su obra las
contiene. Ni esta seguro ni importaria, pues la fuerza del existir en tiempo
presente bastaria y sobraria (esto lo aprovechara Sartre, forzando el argu-
mento: la existencia es prioritaria a la esencia). El juego y red metafisica
con que enredar a su victima es hacerle decir y crear a Agustin un princi-
pio general de lo que solo apareceria en un contexto. Heidegger conoce
—hasta Arendt se lo reconoce cuando le dice que €l es el ‘mejor lector’ de
filosoffa— el puesto central que la categoria ‘amor’ ocupa en la religion
cristiana y también en la vida y obra de Agustin.

Suaviza lo que dice, a continuacion, argumentando que al menos ‘en
cierto pasaje’ «Asi interpreta [...] Agustin el amor». Y la frase final lleva



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 571

la hermenéutica del ‘Volo ut sis’. Dice Heidegger que Agustin «reconoce
[al ‘amor’] como la mds intima libertad de uno para otro». Es decir, Hei-
degger identifica el amor como libertad (pero idealista, a la que reduce la
teologia cristiana del amor). También para Hegel, la historia del sentido
es la historia de la libertad. Pero de Hegel toma la parte mds romadntica, la
metafisica que Hegel toma del romanticismo: amor como deseo y deseo
como anhelo infinito, inprogramable y jamés alcanzable y consumable en
una figura de ‘persona’ y en una historia ‘personal’ de compromiso. Jaméds
alcanzable porque, ademds, Hegel mata al sujeto convirtiéndole en una
marioneta de un Espiritu Absoluto que es indigente de si, estd dividido,
es un vacio que ni se conoce, ni se posee. Inventa la historia para poder
encontrarse a si mismo. Un juego de fantasmas.

Resumiendo, ésta es la cadena de sentido que construye Heidegger:
amar es querer que existas; y el secreto de la existencia es una/la intima
libertad. Intima, esto es, total: libertad para consigo mismo, libertad para
con la libertad del otro y la libertad de otro para consigo y conmigo. Li-
bertad que un yo se autopone sin dar cuentas. Pero esa intima libertad ya
no es un juego de razén o de razones dialécticas —diria Hegel;el yo y el ti
serian la tesis, y la sintesis el comtin acuerdo—, sino un juego de seduccio-
nes. Un yo y un ti seducen y se dejan seducir hasta una unidad sin sintesis,
una fusién sin diferenciacién de yo y td, una fruicién o placer sin historia
ni compromiso posterior. Para Kierkegaard, Heidegger se deja llevar por
una conciencia que se mueve dentro de la figura representada por el don
Juan, el amor donjuanesco. Don Juan es el prototipo de quien vive el mo-
mento, el presente de los sentidos sin profundidad, verdad ni compromiso.

2.3. Amor, hermenéutica y Dios

El amor cristiano no es donjuanesco, sino abrahdmico —dird Kier-
kegaard—. Cuando el profeta Jeremias dice «me sedujiste, Sefior» (Jer
20, 7), habla de la libertad de un Dios que quiere hacer participe de su
esencia al hombre, en el marco de la Verdad definitiva que El es y compar-
te. La libertad de Dios es de otro nivel que la libertad del hombre. Igual
que cuando, antropomorfizando, usamos el lenguaje sentimental; también
aqui estamos en niveles distintos. Perrin (2009), ayuda a aclarar algunas
cosas. Su tesis es:



572 JESUS CANO PELAEZ

nadie ha considerado oportuno cuestionar el origen del concepto
heideggeriano de amor, al menos las influencias que atraviesan el
uso que el fenomenodlogo hace de la nocién o que aparecen cuando
especifica su concepcion de ella. Porque esto, podria decirse, es evi-
dente: el pensamiento heideggeriano del amor —algo que no suele
adivinarse y que queda por determinar— hereda directamente de
san Agustin un punto que dificilmente se pondréd en duda, pero que
debe explicarse (241)1.

Heidegger «evoca al amor» —sin proponer «una fenomenologia del
amor»— en su ‘gran obra’ Ser y tiempo (1927), donde dice de pasada que,
ontoldgicamente, ‘cuidado’ y ‘amor’ no son separables. Vuelve al tema del
amor en otros «vericuetos de su pensamiento»: conferencias, cartas, trata-
dos, discursos, seminarios, poemas —en el volumen 81 de sus obras com-
pletas aparecera el titulado «amor: volo ut sisy— (240).

Pero el punto de partida cierto es que esa expresion no se encuentra
en Agustin, tal como la cita Heidegger. Lo cual seria un punto débil para
la argumentacién de Han. Asi lo defiende Vicent Blanchet en el articulo
titulado «“Amo, volo ut sis” Heidegger et saint Augustiny». El, a su vez, sigue
a Margaret Miles y Cornelius Mayer. Su tesis sefiala «la imposibilidad de
identificar el origen literal de amo, volo ut sis, presentado por Heidegger
como una palabra agustiniana» (2023: 390). Cita «un pasaje muy similar»
que aparece en el Sermoén 335 (Lambot 27). Pero aqui la expresion es «vis
ut sit [quieres que sea]». Edte es el texto: «Quien ama algo, ;quiere que sea
o no lo quiere? Creo que si amas a tus hijos, quieres que sean; pero si no
quieres que sean, no los amas. Y todo lo que amas, quieres que sea [vis ut
sit], 1o que no deseas que sea [cupis ut non sit], no lo amas en absoluto»
(citado por Blanchet, 2023: 390-391)2.

El problema con este sermoén es que «Heidegger nunca [lo] mencio-
na». Por una razén simple: «no [lo] pudo conocer, ya que [...] fue descu-
bierto en homilias alemanas por Cyrille Lambot en 1952» (391).Y comen-
ta que «el embrion de esta reconstruccion heideggeriana» se remontaria a
una conferencia de 1921 con el titulo de «Agustin y el neoplatonismo» en

I La traduccién es nuestra.

2 La traduccion es nuestra.



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 573

la que parafrasea «sin distinguirlos claramente, los tratados VIII y IX de
las Homil{as sobre la Primera Epistola de San Juan» (391). Dice Blanchet:
«Heidegger afirma entonces por primera vez, o al menos eso parece: «El
amor en sentido propio tiende fundamentalmente al dilectum, ut sit. El
amor es, por tanto, la voluntad con vistas al ser del amado» (391).Y Agus-
tin contrapone el amor que desea la existencia del otro, a un amor (al que
también teme la modernidad) que (dicho con palabras de hoy) fagocita al
otro, devora, asimila, desintegra, canibaliza, mata, fantasmagoriza, reduce
a ‘uso’, o, como dice Heidegger, a «ser a la mano».

Dicho con otras palabras. La experiencia cristiana del amor («amaos
unos a otros como yo es he amado» (Jn 13, 34), el amor como autosacrifi-
cio y como ‘kénosis’, rebajamiento por el otro, es irreductible al raciona-
lismo de la teoria idealista alemana (Hegel) o fenomenoldgico existencial
(Heidegger) del amor.

2.4. El amor en la mirada heideggeriana de Han

Han, que tampoco hace en sus libros una fenomenologia organizada
de la vivencia del amor, toca el tema fragmentariamente y unido a otros
conceptos. En este caso, despliega un largo comentario a la cita heidegga-
riana referida a Agustin, y dice —sin duda, imitando el tono afirmativo de
Heidegger—:

Asi pues, para poder amar, primero hay que trabajar en la propia
conciencia moral. Antes de escuchar la voz del otro, antes de dejarse
desasosegar por el otro, hay que escuchar la voz de la propia con-
ciencia moral. El amor de Heidegger por Blochmann es sexualmen-
te neutro. La analitica existencial, a la que ciertamente obedece atin
esta concepcion heideggeriana del amor, no puede formular desde su
arquitectura ningtin amor referido al otro sexo. El amor trascenden-
tal de la existencia siempre es transexual. La heterosexualidad, igual
que la homosexualidad, no seria mas que un fenémeno 6ntico. No
intervendria en el “ser” (2021a: 27).

Aqui Han no es oriental sino kantiano y heideggeriano, pero de una
manera cuestionada por Hegel. Es kantiano: el amor, antes que entrega
desde la fe a una automanifestacion del/a amado/a, un dejarse seducir



574 JESUS CANO PELAEZ

amparado en la verdad de ambos, es elaboracién de la propia conciencia
moral, cuya ‘intimidad’ es sélo ‘libertad’. No basta escuchar la propia con-
ciencia moral individual (que en Kant se autoda el sujeto), es preciso oir
la voz de la verdad, del Otro, la cual es ‘diferencia’ no ‘consenso racional’
entre conciencias. Lo moral en Kant es proto-epistemologia. Seguin esto,
nos deberia ser dado predecir el perfil de/l/a otro/a de quien queremos
enamorarnos. Y ni eso: pues el amor kantiano no trabaja con personas
sino con categorias trascendentales. Y es heideggeriano (continuacién
de Kant): la ética en Heidegger se construye con analitica, con razones.
El amor es percibido y dirigido por «la analitica existencial». Analitica
que esté condicionada por el ‘tiempo’, que tampoco gobierna. La analitica
trabaja (quiere trabajar) «transcendentalmente» con la razén. Pero no le
dejaré en paz ni el tiempo ni la carne, la materia. «Transcendentalmentey
supondria que un sujeto define la condicion de posibilidad (ontoldgica)
del amor, selecciona ontolégicamente (sin materia, sin carne, sin tiempo)
al otro de quien desea o piensa que le conviene enamorarse y sale a bus-
carlo. La carne seria disfraz. Y este disfraz un dualismo.

El estatuto de ‘persona’ que el cristiano concede al amado/a es dife-
rente y previo (dado en revelacidn de otro, no solo en autosubjetividad) a
la idea que la conciencia moral racional se haga del estado de 4animo que
despierte una afeccién pasional y la autorrevelacién encarnada que pide
para darse en donacién. Para Kant, la conciencia moral es un subproducto
epistemoldgico (que al final acepta a Dios, al gran Otro y al mundo, a re-
gafiadientes, por interés tedrico y tolerancia erdtica, descarga compulsiva
—dirfa Freud—). No hay verdades independientes, no hay otro amoroso
auténomo. Todo es algoritmo, evaluacién y el otro no es otro sino una
prediccién de un sujeto autopuesto que se lo imagina. Solo Heidegger
puede decir si su amor por E. Blochmann es sexualmente neutro, en su
causa y en su efecto. No puede deducirse de un texto (aun confesional) y
de manera transcendental. Y para decirlo tendria que ser posible separar
la amada ontolédgica de la amada encarnada. Michel Henry critica este
punto a Heidegger. ;Existe el amor desencarnado? ;Existe la unidad de un
ser persona sin carne? El amor real entre humanos no es un a priori tras-
cendental. Marx y Baudrillard dirian que el ‘amor transexual’ como ‘amor
trascendental’ (que Han interpreta en Heidegger) no es mas que otro fe-
tiche que se pone en circulacién en un mercado simbdlico de seduccion
con fines especificos.



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 575

El amor personal es duefio de su siy su no a corresponder a un corte-
jo en la vida real, lldmense su protagonistas Abelardo y Eloisa, Nietzsche
y Lou-Andrea Salomé, Heidegger y Elisabeth Blochmann, Pedro y Rosa.
El tema no es en primer lugar el juego libre con que las pasiones afec-
tan a las facultades, sino si hay una verdad udltima capaz de abarcarlos, de
ser juez de libertades intimas y de acompaifiar y legitimar a los seres que
tienen el caracter de persona cuando en éstos su amor quiere autopensar-
se. El punto no es si el amor es un sentimiento o un estado de dnimo
que abre una libertad, sino si la libertad que provoca personaliza o no a
ambos o los des-pre-determina; si su juego es una fuerza irracional autoé-
noma o tiene sentido dentro de un modo de ser superior (el divino) cuyo
pensar y amar garantiza la verdad sin anular el pensar, el amar, la liber-
tad, el juego de d&nimos y cortejos en el despliegue existencial, intencional,
temporal, encarnado en personas concretas. Dios es amor y verdad para
el cristiano.

En Por favor cierra los ojos. A la biisqueda de otro tiempo diferente
(2016), Han contrasta de manera rapida el concepto de amor entre He-
gel y Heidegger. Para Hegel, el amor es ‘absoluto’ y lo compara a una
‘conclusion’. Como conclusidn, es racionalidad («todo lo racional es una
conclusiony, dice Hegel), dentro de una realidad sistemética, conecta-
da. Conclusién no se define como categoria logica. La interpretacion de
Hegel, segiin Han, es que «Se da una conclusién cuando el principio y el
final de un proceso ofrecen una conexién con sentido, una unidad con
sentido, cuando estdn enlazados entre si» (2016: 7). El amor, amar, tiene
forma de conclusion. De otra forma: el amor aparece como una sintesis
de una tesis (un yo) y una antitesis (un otro). Amar significa para Han
que «el amante ciertamente muere en el otro, pero esta muerte va se-
guida de un retorno a si mismo» (2016: 17). Todo ello sin violencia y sin
narcisismo: «El retorno a si mismo no es ninguna apropiacion; més bien,
es el don del otro, donacion a la que precede la renuncia a si mismo, el
abandono de si mismo» (17). Es decir: «El amor como conclusion abso-
luta presupone una suspension del si mismo. Es transformacién» (17).
De tal manera —sefiala Han en una entrevista— que «Cuando se le
ha quitado al otro su alteridad, ya no lo podemos amar, sino solo consu-
mir» (2022a: 129) o imaginar utépicamente. Se percibe cémo Han resca-
ta el concepto de amor en Hegel para contraponerlo y cuestionar a Hei-
degger.



576 JESUS CANO PELAEZ

En el cristianismo, quien respalda que tal transformacién no sea un
juego de mascaras ficticio y usurero es el amor de Dios que crea seres
‘persona’ a su imagen y semejanza y éstos se comprometen a imitar el
modo de amor mads alto que es el de su Creador. Tema profundamen-
te agustiniano. Dice Agustin: «Ama, y haz lo que quierasy» (In epist Joan
7, 8). Pero también: «Cuando el amor busca y anhela lo que le atrae se
convierte en deseo; cuando lo posee y goza, en felicidad; cuando evita
lo que le molesta, en miedo, y cuando lo sufre y aguanta, en tristeza ...
Todas estas afecciones o movimientos del alma son buenos si estdn
sostenidos por un amor bueno, y malos si estdn sostenidos por un mal
amor (De civitate Dei 14,7,2). Agustin sabe que el solo bueno, Dios, res-
palda tal proceso: «Dame lo que mandas y mandame lo que quieras»
(Conf10,29).

2.5. El amor en el cristianismo y en Agustin

Sobre la centralidad del ‘amor’ en la vida cristiana, como categoria y
vivencia, dice Fisichella: «Es la palabra clave de la fe cristiana y su conte-
nido creible. Sin el amor, el cristianismo dejaria de existir y se convertiria
en simple gnosis» (1995:37). Dios se ha revelado como ‘amor’. Hablando,
pues, del «amor como revelaciéony, dice von Balthasar:

Si la revelacion no fuera amor, entonces la actitud receptiva del
puro dejar hacer —que sélo puede ser comprendido como actitud
de aquel que deja su voluntad de querer-saber-por si mismo y amor
que se supera (fe)— seria inhumana e indigna de Dios, y la misma
revelacion de Dios no podria fundar tal actitud como respuesta a su
Palabra. El amor s6lo puede a priori (y asi como fe) estar acorde con
el amor, nunca con el no-amor (2004: 79).

La filosofia llega a la madurez en Agustin dando un giro hacia la an-
tropologia y la interioridad. Solo «Quiero conocer a Dios y al alma. ; Nada
mas? Nada mds», —habia dicho al inicio de sus juveniles y criticos Solilo-
quios (1,2,7)—. «Nada mas» hay que interpretarlo (J. Ratzinger) como
el camino de un hombre que se sabe llamado a vivir en comunidad y en
un mundo que también requiere atencién (2005: 83). No estamos ante el
anuncio de un plan epistemoldgico; es el grito existencial de quien flota,



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 577

infeliz, en el abismo. El amor ocupa un puesto central en esta indagacion.
Dice Reinares:

Sin duda, la doctrina agustiniana mds importante es la del amor.
Esta presente en todas las paginas y en lo méds hondo del pensamien-
to de Agustin. Diriase que es la piedra angular, que sostiene e infor-
ma toda la construccién del edificio sistemadtico del doctor de Hipona
(2004: 12).

Otro agustinélogo, van Bavel, también recuerda el ‘lugar central del
amor’ para Agustin: «El amor es lo mas profundo que podemos decir del
ser humano. La ciencia y el conocimiento pueden ser de gran importancia,
pero como tales no pueden hacer que una persona sea buena. Tan sélo el
amor es capaz de hacerlo» (2001:39). He aqui algunas claves: el amor vale
mas que una ciencia porque tiene capacidad de mediar para alcanzar el
bien. El bien supremo es Dios. Y por serlo, también es la plenitud trascen-
dental: Uno, Bueno, Verdadero, Bello. Todo de la manera mas alta.

Ir de los bienes terrenos al Bien absoluto, para Agustin exige un or-
den. También para el amor, que no deja de ser otro mediador. Usando una
imagen platénica de correlacidn por participacion entre esencias eternas
(realidades superiores) y cosas temporales (realidades inferiores), acepta
la presencia de un orden y jerarquia entre ellas. Igual que las cosas fisi-
cas funcionan segtn un orden regido por unas leyes, también lo hay en
las cosas morales. De ahi que, dice Pegueroles, «el hombre tiene que or-
denarse, aceptando y cumpliendo libremente la ley moral» (1972: 88).
El motor de las leyes morales es la voluntad (que es amor). El hombre
es su voluntad dice Agustin: «El amor es la fuerza motriz del mundo hu-
mano, la razén que gobierna a los hombres y los hace danzar a su son»
(De ordine 2,5). Comenta Pegueroles: «La voluntad impera en todas las
operaciones del alma. El hombre estara ordenado si su voluntad esta or-
denada» (88).

Prosigue Pegueroles: «Si el amor es el motor intimo de la voluntad y
la voluntad es el hombre, habra que concluir que el amor es algo esencial
en el hombre. Y que, por tanto, la moral no puede consistir en la supre-
sion del amory. (89) Cita a Agustin: «;Qué os decimos, que no améis? jDios
nos libre! Inertes, muertos, miserables seriais, sin amar nada. Amad, pues, pero
mirad bien qué es lo que habéis de amar» (citado por Pegueroles, De civitate



578 JESUS CANO PELAEZ

Dei 22). La virtud es un amor ordenado. Dice Agustin: «No te digo que
nada ames, sino que ordenes tu amory. (Serm Lambot 2).

Tal amor presupone una antropologia, una filosofia, una teologia y
una mistica. Y aqui empieza el escdndalo para la razon. Si intentar ver las
cosas desde el punto de vista de Dios —que exige fe al hombre — es dificil,
es, sin embargo, imprescindible. Su reto. Porque, comenta Fisichella,

La comprension teoldgica [cristiana] del amor no parte de la ex-
periencia humana del mismo, ya que ésta ha de considerarse, en todo
caso, como demasiado limitada, en cuanto que estd sujeta al limite
y a la contradiccion tipica de la naturaleza creada; parte mas bien
del acontecimiento mismo de la revelacion, que es en si mismo amor
(1995:37).

Amor revelado en Jesus: «El corazén de la concepcion cristiana del
amor es el misterio pascual» (37).

3. Filosofia

3.1. Agustin y la verdadera filosofia

Para Agustin, la verdadera filosofia es la religion. Y la esencia de la
religion es el amor (amor del hombre a Dios como respuesta a la iniciativa
del amor de Dios que ha amado primero al hombre, comenta San Pablo).
No por azar valora von Balthasar el libro de Agustin, De vera religione,
ultima obra escrita antes de su ordenacion sacerdotal: «En De vera religio-
ne buscaremos las intuiciones fundamentales de Agustin, y no sélo en las
Confesiones» (1986:99). Custodio Vega recuerda que Agustin joven repite
en varios Didlogos que «la filosoffa que él sigue no es la que condenan las
Sagradas Letras, sino otra mas alta y divina» (1979: 45).

Alaba y pone Agustin, como ejemplo de «filosofa cristiana», a su
madre Moénica, de quien, ademads de hijo, se declara discipulo. Mas atn:
«Alfrase contra aquellos que quieren prohibir toda filosoffa, como si ésta
fuera un estorbo para ir a Dios» (45). Y cita Custodio Vega a Agustin:
«Quienes tal cosa pretenden, le dice a su madre, no quieren otra cosa sino
que no amemos la sabiduria, la cual no es otra que Dios y su divino Hijo»



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 579

(De Ordine 2, 2,32, citado por Custodio Vega, 1979: 45). Continda Agus-
tin, dirigiéndose a su madre: «Yo sé bien [...] cudnto la amas td, mucho més
que a mi, con ser tanto lo que me amas» (45). Sigue Custodio Vega:

Agustin identifica la sabiduria con el verdadero culto a Dios, al
cual vamos por el camino de la autoridad y de la razon, de la fe y de la
inteligencia. Esta maravillosa sintesis doctrinal, esta soberana armo-
nia y compenetracion de la fe y la razdn, la encuentra Agustin en la
religion cristiana, a la cual acaba de dar su nombre. A esta filosofia es
a la que quiere atraer a sus antiguos amigos Romaniano, Honorato,
etc. (1979: 45-46).

Y mas adelante:

Una filosofia que va mezclada con oraciones, ldgrimas y suspi-
ros; que reconoce la autoridad de Cristo por encima de la de Platén y
todos los filésofos de la antigiiedad; que se confunde con la ensefian-
za religiosa de su santa madre, realmente tiene muy poco de profana,
aunque esté impregnada de platonismo (46).

Tal planteamiento no es algo personal, solo de Agustin, también ha
sido su contribucién en la constitucion de una tradicién de sabiduria cris-
tiana, cuyo mensaje porta la Iglesia hasta el dia de hoy.

3.2. La filosofia cristiana

La pregunta acerca de si existe una filosofia cristiana tiene estructura
moderna. A nadie le extrafiard, entonces, que siempre quede abierta, es-
pecialmente para quien se sitie fuera de la fe. Abierta no por deficiencia
sino por sobreabundancia del sentido, que es Dios. Por ‘saturacién’ dira
J.-L. Marién. Tan abierta y polémica como su contraparte: ; existe una filo-
sofia tan pura que no contenga alguna influencia religiosa, procedente de
alguno de sus fundadores y doctrinas? Ningun filésofo, tampoco griego o
aleman, es excepcién. Aceptamos la existencia de momentos (pasados
o futuros) en que se pretende afinar la respuesta hasta el extremo de
intentar separar razén y fe revelada en compartimentos estancos. Asi
Descartes, por la parte moderna o E. Gilson por la parte cristiana. Estos



580 JESUS CANO PELAEZ

momentos suelen aparecer cuando se dan fricciones y tensiones extraor-
dinarias que generan una particular apologética.

(Qué se entiende por filosofia cristiana? En sentido general, «el modo
de hacer filosofia propio»? de los pensadores creyentes durante un tiem-
po particular en el cual haya sido o no predominante el cristianismo.
Y en sentido particular, la «aportacion positiva peculiar, no reducible a
los contenidos de la revelacion ni al desarrollo de los conceptos filoséfi-
cos griegosy, esto es, algunos elementos «propios y originales» (al modo
E. Gilson) como los conceptos de Dios, ser, creacion, criatura, causa, liber-
tad, persona, verdad y otros. Conceptos en los que Han no profundiza. No
se desestime el didlogo entre el pensar de Agustin y el contemporaneo.
(Resistiria Agustin? Resiste y conviene la confrontacion para ver donde
estamos apoyados. Ya se vio al comienzo de este texto, la recomendacién
de Luigi Alici, que seguimos. Didlogo no facil porque tanto Agustin como
el (pos)moderno se mueve con caracteristicas de personalidad, cosmovi-
siones influencias sociales y epocales, estilos de retdrica propias de cada
quien. Pero la verdad es universal, no local.

I. Rosales (2020), en su tesis Antropologia del deseo. La existencia
personal en Agustin de Hipona, se pregunta:

(Que es, pues, lo que quiero? ;Por qué emprendo hazafias y aven-
turas, por qué arriesgo continuamente mis seguridades, me enamoro, viajo
por pueblos y ciudades y repaso, diariamente, mis quehaceres mientras
desayuno cada una de las mafianas del mundo? ;Qué es lo que me mantiene
vivo, qué espero de esta vida, qué quiero que advenga? ;De donde me
viene esta valentia y esta paciencia con la que conozco a otros, me em-
barco en nuevas relaciones, engendro hijos y adquiero més bienes
y los sustituyo unos por otros en el tiovivo de la adquisicion y del
deshecho? ;En ddonde estd y como es la felicidad? [...] ;Quién es el
hombre? (2020: 19-21).

Y comenta:

El pensamiento de Agustin ha aparecido a mis ojos sumamente
fecundo para pensar estas preguntas en una consonancia enorme con

3 Enciclopaedia Herder. https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/P%C3%A-
1gina_principal [consulta 3-sep-2025].



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 581

las coordenadas de la filosofia contemporédnea. Dificilmente puede
exagerarse la importancia de san Agustin de Hipona para la constitu-
cioén del Occidente cristiano. Su pensamiento sigue vivo no solamen-
te en las letras de muchos filésofos y tedlogos de hoy, sino en la forma
que aun tienen muchas de nuestras instituciones (21).

3.3. Filosofia, pero ;sobre qué escribe Han?

Han es pensador atipico. Tiene en comin con Agustin (diria Kierke-
gaard) haber recorrido los tres estadios de la bisqueda del sentido: el es-
tético, el ético y el religioso. En Agustin, cumplido; en Han, abierto. Han es
un nuevo filésofo con fecundas ideas. Un filésofo, segtin cierta definicion
clasica, es alguien que busca: a. comprender (en principio) todo; es decir,
cualquier cosa o instancia de la realidad puede ser objeto de su reflexion;
b. de una manera racional (su método es la razon, el logos al modo grie-
go);c.y con el fin de alcanzar la verdad (el primer principio, los arjé). ;Este
programa nace de la nada? Nace de la tension y querella con la religion y la
poesia, con el creyente y el poeta. (Reale y Antiseri).

(Sobre qué escribe, qué temas y problemas trata Han? Para esta publi-
cacion, se pueden clasificar sus textos en tres apartados: 1. analisis y critica
de la cultura oriental — Filosofia del budismo Zen (2002), Ausencia. Acer-
ca de la cultura y la filosofia del Lejano Oriente (2007), Shanzhai (2011)—;
2. analisis y critica académica de maestros y textos filoséficos de filosofia
occidental moderna y contemporanea — E/ corazon de Heidegger. El con-
cepto de estado de animo (1996), Caras de la muerte. Investigaciones filo-
soficas sobre la muerte (1999), Muerte y alteridad (2002), Hegel y el poder.
Un ensayo sobre la amabilidad (2005)—; 3. analisis y critica de las ciencias
sociales y de aspectos de la sociedad contemporanea — Hiperculturalidad.
Cultura y globalizacion (2005), El aroma del tiempo. Un ensayo filosdfico
sobre el arte de demorarse (2009), La sociedad del cansancio (2010), La
agonia de eros (2012), La sociedad de la transparencia (2012), En el enjam-
bre (2013), Psicopolitica. Neoliberalismo y nuevas técnicas de poder (2014),
La salvacion de lo bello (2015), Loa a la tierra. Un viaje al jardin (2017), La
desaparicion de los rituales. Una topologia del presente (2019), La sociedad
paliativa. El dolor hoy (2020), Infocracia. La digitalizacion y la crisis de la
democracia (2021), Vida contemplativa. Elogio de la inactividad (2022), La
crisis de la narracion (2023), El espiritu de la esperanza (2024).



582 JESUS CANO PELAEZ

Siendo heterodoxo en escritura y abarcando tal amplitud de temas,
todo ello dado en textos mas bien breves, ;qué hace digno de atencion
su pensar y efectiva y atractiva su comunicacion? Estar en busqueda de
una dialéctica que se sale de esquemas (pos)modernos, y volver a aceptar
la fenomenologia religiosa, con elementos orientales —budismo Zen— y
occidentales — varias filosofias de la religiéon —.

Estos elementos le permiten entender ambitos culturales, autores,
temas, acercandose y distanciandose al mismo tiempo. Se siente hijo de la
cultura oriental, pero usa también categorias occidentales para pensar. Se
siente integrado a la cultura alemana (esto le diferencia de los fil6sofos
judios en la Alemania de gran parte del S. XX), pero releida libremente.
Le une a Hegel el sentido de la totalidad con fundamento de unidad. En
Hegel es racional, en Han se busca y reincorpora lo religioso.

En Hegel, la filosofia hace la sintesis de mads alta jerarquia. En Han
se deja la puerta abierta a la religion (en forma de sabiduria o religion
oriental o en forma de dios personal cristiano). En esta oscilacion esta su
busqueday en la puerta que abre al elemento ‘religién’ el desencadenante
de su atraccion en una sociedad en retirada de utopias racionales y ciber-
néticas. Para Hegel la verdad es el todo; para Han la verdad pasa por el
individuo, al modo kierkegaardiano y con matices orientales.

Decia J. Ratzinger:

Hegel y Schelling quisieron explicar filos6ficamente el cristia-
nismo y la filosofia cristianamente. Se unian asi al esfuerzo de los pri-
meros tiempos por elaborar una filosofia del cristianismo. Esperaban
hacer comprensible y til, desde una perspectiva racional, la doctrina
trinitaria y convertirla ademds, en su puro sentido filosdfico, en la
verdadera clave de la comprension del ser. No vamos a evaluar en
todos sus detalles los esfuerzos seductores por cambiar los conceptos.
Digamos solamente que aqui se repite, una vez mads, el callejon sin
salida tipico del monarquianismo (2005: 144).

Han todavia anda discerniendo qué es budismo y qué cristianismo,
pero tiene claro que la racionalidad necesita de la religion. Esto le dife-
rencia de Baudrillard o Lipovetsky. Ademas, ser cristiano catdlico le dife-
rencia de Z. Bauman, nacido en una familia polaca judia. Algunos temas
modernos que Han relee son: sujeto, libertad, politica, eros, belleza, poli-



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 583

tica, dignidad, dialéctica, muerte, sentido, comunicacion, técnica, comuni-
dad... Ve contradicciones e insatisfacciones, pero, apoyandose también en
experiencia religiosa, busca salidas y caminos de vida y libertad.

3.4. Algunos presupuestos de la Filosofia de Han

Citemos algunos presupuestos que modelan la actitud de Han y
guian la estructura de su discurso. En primer lugar: descubre un yo que
estd vivo, no determinado por una totalidad racional y socialmente es-
tablecida; aleja la reduccion lingiiistica y evita monopolios disciplinares
como el psicoldgico o el socioldgico; e incursiona en lo metafisico a través
de categorias como ‘positividad’, ‘estado de 4nimo’ y otras. Habla desde
un yo con conciencia de dignidad, saber y autoridad. Pone a dialogar las
tradiciones. Cita autoridades en un marco dialégico: aceptando aciertos y
reclamando excesos. Usa un tono de desapego y libertad para interpretar
y resemantizar categorias ajenas; en su punto de enunciacién se percibe
conviccion y firmeza pero también lejania y limitacion. Si a ello se suma la
extensa aceptacion de su discurso en el lector, algunos puntos de su perfil
podrian cuadrar perfectamente con el modelo de «intelectual francés pro-
féticon de la época (1944-1989) que estudia Dosse (1923) en La saga de
los intelectuales franceses, 1944-1989. Han empieza a escribir en la década
siguiente a la que Dosse da por muerta tal figura. Lo nuevo es que Han
va a ser un intelectual mestizo que escribe en aleman y no tiene alergia a
lo trascendente. Un punto a estudiar: Han es oriental, no semita; mds cris-
tiano que judio. Ello da indicios también para comprender sus diferencias
con Sloterdijk o Adorno.

En segundo lugar: descubre la duda y la ambigiiedad de los maestros
de la modernidad. Todo autor pasa por etapas, a veces contradictorias, y
la sintesis que busca suele quedar en proyecto; y cada una de sus palabras
es interpretable por cualquier lector consciente de ser ‘persona’ con dig-
nidad y poder. ;Esto es relativismo? No, s6lo el comienzo del fenomeno-
logizar (al modo husserliano) a partir de la aceptacion de la existencia de
una Verdad. Lo cual libera la riqueza constituyente de la persona, que es:
histoérica y eterna, Unica y social, pensante y sentiente, imaginante y cre-
yente. Por esto se entiende, filoséficamente hablando, que toda dialéctica
es siempre provisional.



584 JESUS CANO PELAEZ

En tercer lugar: descubre que el pasado filoséfico tiene muchas cosas
que recuperar y el futuro mucho que descubrir y sofiar, porque ambos son
muestras de un infinito que se actualiza y expone en todo tiempo. Ello in-
vita a una relectura del pasado, tanto o mds urgente que al s6lo reivindicar
cosas nuevas. Ya se dijo: Han es un coreano bautizado en el catolicismo,
ama la cultura oriental, vino a estudiar literatura y filosofia (de la que
hoy es profesor), se asent6 en un pais cristiano protestante, Alemania, que
forma parte de un continente en el que la religion parece retroceder. Guia
su pensar con apertura a la tension y discernimiento religioso, filoséfico,
estético. Con su precio. No es fécil ni evidente hermanar fe y razén. Se
precisa repensarlo de continuo. Esto le acerca a Agustin, que decia que
la vida invita «a buscar con danimo de encontrar, y a encontrar con animo
de seguir buscado» (De Trinitate 9,1,1). E invita a no dejarse engafiar por
el acto de escribir: «Confieso que me esfuerzo por pertenecer al nimero
de aquellos que escriben progresando y progresan escribiendo» (ep 143).

Han dialoga con categorias de varias religiones: budismo, budismo
Zen, confucionismo, chamanismo, cristianismo, judaismo. Hay puntos en
que se percibe cierta dificultad al acercarse al judaismo. Un ejemplo es el
capitulo titulado «De la accién al ser», del libro Vida contemplativa. Elo-
gio de la inactividad, en el que dialoga intensamente (2022e: 43-62) con H.
Arendt. Ya habra oido el lector que se anuncia para el otofio que viene un
nuevo libro de Han titulado Sobre Dios. Pensar con Simone Weil. S. Weil
fue judia convertida al cristianismo. Seguro que dard mads pistas.

Han no asume categorias de filosofia cristiana como ‘creacion de la
nada’ o ‘trinidad’, la ‘inmortalidad’. Esto condiciona su hermenéutica de
Hegel, que sf las toma aunque racionalizdndolas. Interpreta a su manera,
a veces, sus conceptos de dialéctica y totalidad. Piensa que la visién del
‘todo’ parte de un miedo arquetipico a la pérdida. No es miedo sino amor.
La sintesis que genera la totalidad es una atracciéon, no un miedo sublima-
do en poder sobre el otro.

3.5. La filosofia, el Otro, la dialéctica

En la conferencia titulada «Sobre eros», dada en Oporto en 2023,
decia Han: «Si alguien me pidiera que resumiese mi pensamiento filo-
sofico en una sola frase, le propondria la siguiente: el otro desaparece»
(2024c: 65). La categoria ‘otro’ puede hacer referencia a tres niveles de



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 585

sentido o contextos de uso: 1. el juego metafisico entre lo mismo y lo otro,
de raiz ontoldgica ya iniciado por Platén; 2. el otro como ‘no-yo’, como
categoria metafisica de raiz idealista alemana, tratado especialmente por
Fichte; 3. el otro como categoria que representa la alteridad en un contex-
to de intersubjetividad, tradicional en filosofia.* Han trabaja el segundo y
tercer sentido principalmente.

El otro puede desaparecer de muchas maneras: metafisicamente, en
la interpretacion de la muerte, en la concepcién religiosa, en el uso del
poder, en la practica cultural, en la experiencia del tiempo, del trabajo, de
la violencia, del amor, de la belleza, en la (des-)integracion social, en dife-
rentes regimenes politicos, en la forma de comunicacién y sus paradigmas,
en el distanciamiento de la tierra, en el uso del ritual, en la vivencia del
dolor, en la confrontacion accién-contemplacion, en el uso del lenguaje y
la narracion. Todos estos temas son tocados en diferentes textos por Han.
Constituyen un repertorio de tramas abordadas por la modernidad, pero
también una coleccién de fracasos, pues en ninguno ha encontrado una
férmula estable, una soluciéon duradera. La realidad es cambio, incerti-
dumbre. En este sentido Han es un hijo de la modernidad pero a la vez un
profeta que desmitifica sus utopias.

Si desaparece el otro, se hace imposible la unidad, la plenitud del
todo, el reconocimiento, la relacién. Han sigue una linea hegeliana. Por
eso afirma:

Segun Hegel, la filosoffa no comienza ni con el asombro ni con el
horror, sino por una necesidad. La «necesidad de la filosofia», segtin
Hegel, nace cuando de la vida del hombre desaparece el poder de la
unificacion. Es la necesidad de un «restablecimiento de la totalidad».
La totalidad es la coyuntura o el estado de una plenitud o saciedad
de la que se ha conjurado definitivamente el peligro de una pérdida
absoluta (2020a: 14).

Sin el/lo otro, la totalidad no esta completa. Hegel resuelve asi el pro-
blema dejado por Kant: una dispersion de elementos desconectados o re-

4 Enciclopaedia Herder. https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/P%C3%
Algina_principal [consulta 5-sep-2025].



586 JESUS CANO PELAEZ

chazados. Pero, de otra parte, los hijos ‘materialistas historicos’ de Hegel
(Marx) piensan que la totalidad es opresora y una creacion de las condi-
ciones materiales guiadas por la historia cuyas leyes hay que descubrir.
Estd predeterminada. Esta critica la asume la Escuela de Frankfurt, en
especial uno de sus conductores, Adorno.

La esencia de la dialéctica para Adorno (1966) es la negatividad, de
ahi su libro Dialéctica negativa. Para él, dialéctica sélo es una sucesion de
tesis y antitesis permanente, sin sintesis positiva, reconciliadora. Asi defi-
ne la dialéctica negativa:

La dialéctica [...] [es] una postura que deja a salvo a la razon
frente a los acontecimientos; deviene en critica permanente incluso
sobre si misma y frente a la historia; en este sentido es negativa, al
no buscar ni aceptar su transformacién en doctrina o en nuevo mito.
Es una dialéctica invertida, una dialéctica en permanente revision y,
sobre todo, dotada de memoria, a despecho de la razén instrumental
(1985:312).

El motor de la dialéctica negativa ‘invertida’, para Adorno, es la es-
tética (para Kierkegaard era la religion), entendida como una proto-epis-
temologia encargada de fomentar la ‘extrafeza’ permanente del yo y del
mundo. Su fundamento metafisico bien lo puede resumir esta afirmacion
de Adorno, citada por Han: «lo que es tal como es no deberia ser atn lo
ultimoy» (2022a: 103).

Recapitulemos. Hegel habla de un esquema tripartito: tesis (yo), an-
titesis (no-yo), sintesis (yo mas no-yo). Adorno reduce el esquema a dual
pero, usando el tiempo, parte cada polo. Es su estrategia. Con lo cual, el es-
quema tripartito de Hegel se convierte en Adorno en un esquema de cua-
tro. La dialéctica original de Hegel (‘yo’, ‘no-yo’ y ‘yo mds no-yo’) la con-
vierte Adorno en s6lo dos elementos: yo y no-yo. Con la accién del tiempo
duplica cada uno de éstos. El yo lo desglosa en: yo-real (tesis) y yo-posible
(antitesis). Y el no-yo lo desglosa en: la cosa-existente (tesis) y la cosa-exis-
tente-deseable que imaginara el sujeto (antitesis). Se forzard lo real (la
cosa) haciéndolo encajar en la medida que requiera un sujeto. Se niega lo
existente-real pidiendo un existente-deseable, ideal, salido con violencia de
la voluntad e imaginacion del sujeto. El pretexto es que la cosa-existente
da problemas, no satisface. Tiene truco; porque asi como en Hegel todo



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 587

trabaja para el Espiritu Absoluto y su autoposesion final, en Adono todo
trabaja para una subjetividad absoluta futura —en potencia— y sin nombre
para lo cual se pone condiciones de ser a si misma y a su contraparte, el no-
yo. Tal subjetividad absoluta sin nombre es la que dirige esa inversién de la
dialéctica: claro que construye una/su totalidad (no ha desaparecido) pero
ahora con ‘restas’ (negatividades) en vez de con ‘sumas’ (afirmaciones).

Esa es la intuicién de Han. Por eso dice: «<Hoy no habria que leer a
Hegel tal como nos han ensefiado Derrida, Deleuze o Bataille; tendriamos
que leerlo de otra manera» (2016: 17). El ‘tiempo diferente’ que evita la
trampa de Adorno es el eterno. Pone el ejemplo de la fidelidad en el amor:
«La fidelidad es ella misma una forma de conclusion, que introduce una
eternidad en el tiempo. Es una inclusion de la eternidad en el tiempo» (17).

Adorno evita la sintesis positiva hegeliana transformandola en con-
frontacion de desgarraduras previas sin curacion. Fundara un terreno sin
verdad ni fundamento, en simulaciéon (Baudrillard) permanente. La an-
titesis de Hegel era exterior al sujeto, por lo que la sintesis pedia al yo
(tesis) y al no-yo (antitesis) que cedieran una parte de si —o que dieran
algo por encima de si—, y se abrieran para generar algo nuevo en una
nueva dimensién. La antitesis de Adorno, en cambio, es interior al suje-
to, de manera que la posibilidad de sintesis serd un apafo que el sujeto
haga con la proyeccion ideal que efectiie imaginariamente en la identidad
que —segtn él— deberia poseer tanto el yo como las condiciones ideales
que deberian manifestarse en el no-yo, la cosa, lo existente real. En la sintesis
apafiada de Adorno no se trabaja con una negatividad real (como en Hegel),
sino predefinida por el sujeto, ajustada a su necesidad. Han dird que se
cambia la negatividad por una extrafa ‘positividad’ que terminaré siendo
el nuevo infierno: el de lo igual. Aplicado al intercambio de imédgenes, dice
Han: «En su positividad la sociedad de la transparencia es un infierno de
lo igual» (2022a: 55). Han la califica de «fatidica dialéctica», con conse-
cuencias para la libertad (2024b: 81), el reconocimiento del yo, la concep-
cién pesimista del cambio y/o la resistencia social, la conexién con el otro,
la creaciéon de comunidad...

En su obra, Han analiza més esa «fatidica dialéctica» llamada ‘positi-
vidad’ de que habla, relaciondndola con el Capitalismo, y menos aplicada
al Socialismo materialista. Pero su posicion religiosa, aunque ambigua, le
permite descubrir que es compartida por ambos: Capitalismo y Socialis-
mo. Resumiendo: la reinventa Hegel en la modernidad, sus discipulos de



588 JESUS CANO PELAEZ

derecha (Bauer) y de izquierda (Marx) se la apropian y transforman y la
generacion de Adorno vuelve a reinterpretarla. Y ahora Han cuestiona la
forma y alcance racional seguida en la cadena hermenéutica, la cual esta
arreglada.

El truco, como en la magia, consiste en desviar la atencién del espec-
tador para que no perciba la mecénica y psicologia que da pie a la sen-
sacion que identifica el manantial de lo real. Han conceptualiza el truco
como ‘positividad’ y lo critica como categoria asociada al régimen capi-
talista. Y si, éste asocia lo que es ‘positivo’ a objetos, mercancias. Pero, en
lectura marxista, esta subjetivaciéon del mundo no se da sin la previa crea-
cién de la subjetividad como cosa, como otra cosa del mundo; y éste es
un esquema, una opcién metafisica eminentemente marxista materialista
y dialéctico. El marxismo critica al capitalismo de mercantilizar las cosas
y colonizar las subjetividades. Pero el marxismo parte de un proceso pre-
vio mads radical: niega las condiciones originales del ser de la subjetividad
con el pretexto de que es fruto de otras/las condiciones de ‘produccion’
materiales, econdémica, laborales. Asi niega las condiciones antropolégicas
del sujeto previo a su intervencién dialéctica, y lo convierte en mercancia
también, en otra mercancia, mas metafisica y eficiente. Y después, cuando
ya todo es cosa, aprovecha algunas intuiciones de la sociologia para pro-
poner averiguar las leyes de la cosicidad y sugerir la posibilidad de des-
cubrir las leyes de la historia para poder predecirla. ;Pero es que no viene
precedida, porque viene predeterminada? ;Y de qué historia se trata?
La de las cosas. Mas ;el hombre es una cosa? Pero a estas alturas ya ha
duplicado el infierno del sujeto. Pues éste no sélo tendra que liberarse del
mercado capitalista (exterior) y sus mitos, sino también del mercado mar-
xista (interior), construido con palabras y sus fdbulas, en una conciencia
formateada con retdrica roussoniana). En el manantial de lo real no solo
fluyen cosas, también dones, conciencias, misterios.

Por eso Han intuye que la lectura marxista de Adorno no refleja to-
das las posibilidades de la intuiciéon hegeliana de totalidad, que es atea
pero no antiteoldgica. En Adorno, la sintesis no desaparece, solo se in-
vierte y trasfiere a la libertad y responsabilidad interna del sujeto (trans-
cendentalmente dirfa Kant). El sujeto se dird a si mismo dos cosas: 1. soy,
pero no lo suficiente (porque sufro y a veces no me acepto); por tanto,
me inventaré un otro que ser; 2. La realidad tiene deficiencias (hay hiato
insalvable entre yo-tu, hay vacios y muerte final); por tanto crearé, sonaré



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 589

otra realidad mejor para mi gusto y porque me considero duefio y sefior
de tal realidad (pues lo real nunca estard definido hasta que yo, sujeto, dé
mi palabra definitiva). Asi le roba el puesto a Dios y empieza su tragedia.
Pues esta nueva dialéctica primero convierte en Dios al sujeto, pero luego
le aplasta. Porque, de hecho y en el fondo de su conciencia, él sabe que
no lo es. Se lo manifiesta la finitud de su razén (no comprende todo), los
patoldgicos estados de animo que no es capaz de exorcizar, las paradojas
que no es capaz de unificar.

3.6. El futuro critico de la esperanza

Una debilidad de Han es el desequilibrio critico que nace de su intui-
ciéon. Abunda en critica al capitalismo y deja vacios su critica al materia-
lismo socialista. En nuestro tiempo, todo esté revuelto: el capitalismo se
ha vuelto marxista en algunos presupuestos, y el marxismo adopta formas
capitalistas. El marxismo se ha vuelto cultural y el capitalismo juega con
lo utépico. El avance de la ciencia y la tecnologia permiten una mejor
manipulacién de lo material. Cierto. Pero las opciones anti-sintesis y an-
ti-sistémicas son pre-cientificas. Y el abandono de la experiencia religiosa
(verdadera negatividad, dicho en términos hegelianos; verdadera plenitud
o tierra prometida, dicho en términos teoldgicos judeo-cristianos), se in-
tenta suplir con criterios estéticos y filosoficos (en su version idealista). La
revolucién quisiera ser matematica, cientifica, pero con una concepcion
racional del ‘afuera’, del ‘mas alld’. Y el marxismo quiere ser cultural y
capitalista; en su crisis deja los fundamentos econdmicos y los sustituye
por hechos culturales individuales. Asi Gramsci o la China actual. Y por
eso Han cuestiona: «Si hoy ninguna revolucién parece posible, tal vez sea
porque no tenemos tiempo para pensar. Sin tiempo, sin una inhalacion
profunda, se sigue repitiendo lo igual» (2022e: 30).

Al no dar contenido a esas lagunas, Han, por una parte, se pone en
riesgo de criticar (pero al fin, repetir) a Adorno, pues de sus textos no
saldran soluciones distintas, solo una sustitucién de configuraciones cultu-
rales. Han no puede reivindicar como original su lectura oriental (budis-
ta Zen) —al menos en Europa—. Antes que €1, llegaron a Europa otras
miradas. El judaismo y el cristianismo también son orientales. Y por otra
parte, siendo como es que abre —como hemos defendido— el estatuto de
interlocutor competitivo a la religién, no basta sélo tal reconocimiento



590 JESUS CANO PELAEZ

en lo tedrico. La experiencia religiosa pide proyeccién en la historia con
propuestas positivas y programas concretos. Si Han solo usa herramien-
tas idealistas y marxistas para elaborar critica y sugerir proyectos hist6-
ricos inconcretables, si, reconocera a la religién en la teoria de un limbo
especulativo, pero sin capacidad para tocar e influenciar lo real, lo perso-
nal, lo social.

Es evidente que esto le exigird esfuerzo, como profundizar en su
comprension del fenémeno religioso en sus propios términos fenomeno-
16gicos, y por tanto, como independiente de la estética, la filosofia y de
condiciones sociales cerradas, predeterminantes. Ademads, habra de per-
filar algunos escenarios de influencia y criterios con que dirigir la acciéon
en ellos. Han es consciente de ello —y algunos lectores se lo recuerdan—
cuando dice:

A los criticos de mis libros los sorprendera que de repente hable
de esperanza. Siempre se me ha reprochado que mi pensamiento es
pesimista. En realidad, el mio es un pensamiento esperanzado. Solo
quien espera puede pensar. Pero el pensamiento esperanzado no tie-
ne nada que ver con el optimismo (2024c: 132).

A continuacién de esta declaracion sali6 el libro El espiritu de la es-
peranza. Contra la sociedad del miedo. Todo el libro es una lucha metafi-
sica aspera —aunque con muy cuidadas formas— a favor y en contra de
Heidegger. De manera especial el capitulo ultimo. Alli dice:

La esperanza no saca sus fuerzas de la inmanencia del yo. Su
centro no es el yo. Quien tiene esperanza, esta camino del otro. Cuan-
do uno tiene esperanza, confia en algo que lo trasciende. En eso la
esperanza se parece a la fe. La instancia de lo distinto como trascen-
dencia es la que me alienta en medio de la desesperacion absoluta, la
que me capacita para levantarme en el abismo (2024c: 129).

Precisamente es esto lo que no encuentra en Heidegger, porque «Para
Heidegger, todo gira siempre solo en torno al yo» (128). Pero Han ha es-
cogido depender del lenguaje y antropologia de Heidegger (sintetizado
en el hombre ‘arrojado’ a la existencia y atrapado en la ‘culpa’ que eso
provoca), por eso a continuacion le defiende frente a E. Bloch. Han lleva



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 591

a Heidegger a la frontera de la religion y de la necesidad de una —diria
Agustin— ‘confesionalidad’, cuando afirma: «La existencia heideggeriana
no puede ser exculpada. La gracia es imposible. Sin embargo, precisamen-
te la esperanza es receptiva para la gracia. Heidegger tampoco acierta a
captar [...]» (136). Y mds adelante: «El pensamiento heideggeriano es in-
sensible para lo posible y para lo venidero. [...] se cierra a lo radicalmente
nuevo, a lo totalmente distinto» (139).Y termina el capitulo acercandose
a la solucién de Hannah Arendt, discipula de Heidegger: «La clave fun-
damental de la esperanza es la venida al mundo como nacimiento» (140).
Le da un voto de confianza a la intuicién religiosa judeo-cristiana. Y sin
embargo... no arregla su problema metafisico. Porque le parece imposible
desprenderse de o superar la influencia de Hegel y Heidegger.

(Qué crea el bucle sin salida en la filosofia de Hegel? Algo bdsico, su
definicién de dialéctica. La saca de una contraposicion de polos (yo y no-
yo) como rivalidad pura —al modo kantiano— e irreconciliable, la cual
necesita imaginar un concepto de negatividad que en realidad es puesto
por el sujeto —no dado por la realidad, por ello no auténoma— vy, de
otra parte, necesita desprenderse —porque si, por voluntad de poder— de
posibilidades y formas de ser que no le parezcan razonables. Es una con-
traposicion dualista, gnostica, que termina en pelagianismo por cualquier
camino (Przywara, von Balthasar). La teologia cristiana y de Agustin su-
peran el problema afirmando la marca del Creador impresa en toda la
creacion (no hay dialéctica sino ‘participacion’, ‘providencia’, ‘humildad’
y ‘conversion’ desde el principio), no atribuyendo la negatividad que no se
comprende (el mal) a Dios y recorddndole al sujeto que los conceptos mas
profundos de libertad y responsabilidad son inseparables. En el cristianis-
mo, la sintesis no la negocian un yo y un no-yo, a solas o en presencia de
un tercero de la misma especie metafisica —en terminologia hegeliana—,
sino que también estd presente la accion de la Verdad y la Gracia del pro-
pio Creador, Dios trinitario, que es de otro nivel —el Otro— o —como
dice J.-L. Marion— es «de otra forma que ser». Jesucristo es el tinico me-
sias mediador definitivo que nos lo garantiza y el Espiritu Santo el puente,
que es también persona y que ayuda a caminar hacia El.

(Qué da permanencia a ese muro sin puertas en Heidegger? Que aunque
cambia el lenguaje, da continuidad a la antropologia —pensada desde un
sistema que paraliza y mata al sujeto antes que el nihilismo— y a la con-
cepcion de totalidad de Hegel (creada a la medida del yo que se autopone



592 JESUS CANO PELAEZ

frente a un infinito inalcanzable), aunque en Heidegger esté mas existen-
cializada y fenomenologizada. Quizas una de la razones que llevan a Han
a dar un puesto especial en su obra a la reflexion sobre la muerte, proven-
ga de esta loca paradoja no resuelta por Heidegger. Para este, la tltima
apuesta para hacer funcionar su dialéctica sistémica —inmanente— es la
posibilidad de que un sujeto pudiera retar al momento de su muerte y
poder integrar a su sistema (a su razén) ese tltimo instante antes de morir
y el primero (sea lo que fuere que encontrare) posterior —para entender-
nos—. Con ello reduciria la trascendencia a algoritmo. Goethe, con ser més
agnostico y aconceptual que Heidegger, fue més sabio y humilde al salvar
en el ultimo instante a su personaje Fausto (simbolo del hombre moderno)
mediante la intervencion del amor orante de Margarita, una cristiana.

Pues bien, asi como Adorno critico la dialéctica de la Ilustracién, Han
critica la dialéctica de la “Tardo modernidad’ por medio de algunos auto-
res. Pero pudiera quedarse sin alternativa ‘otra’, real, historica. Adorno se
fia de lo estético como llave para abrir el futuro posible. Han, si no preci-
sa mds la potencia de la experiencia religiosa (que queda en penumbra),
dejaria también una hechizante estética (sin fondo filoséfico consistente)
de un ensayista oriental residente en Europa y gran genio encantador de
serpientes: pues sugeriria que Buda, Basho, Jesus, Holderlin, Hegel y ¢l
mismo son personajes de un cuento, contado en tinieblas al modo oriental
(como la saga de Las mil y una noches), sin autor, sin fundamento, sin fi-
nal. Cuento que atrapa al lector desprevenido en busca de un suefio para,
poco a poco, convertirle en eterno y errante fantasma.

En una de las tres conferencias de Oporto, Han disefié su escena-
rio colocando flores al lado del micré6fono que usé para hablar y mando
poner cerca un piano y una intérprete que intercalaba misica (estimada
por él) en partes de su discurso. En un punto de éste, comentando su afi-
cion a tocar el piano diariamente, con humor, ironia y juego decia: «En
estas circunstancias solo se puede llevar una vida monastica. Creo que,
en ultimo término, tengo mas de cura que de filésofo. Si no fuese un cura,
serfa un mago, un prestidigitador o un encantador. Hoy tenemos tan poca
magia...» (2024d: 105).

Menciona y se aplica, entre bromas y veras, las tres dimensiones en
que la filosofia moderna, desde hace trescientos afios, gusta dividir el 4m-
bito de la realidad humana —arte (estética), religion y filosofia (segun la
secuencia de Hegel)— y entre las que aprecia confrontarse a si misma



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 593

y poner a prueba a las demds en el orden que instaura. A la vista estd la
saturacion estética que nos ha regalado el S. XXy el enervante cansancio
que produce el agotamiento actual. Agotamiento por técnicas implanta-
das, pero también por metafisicas conscientemente decididas. No obstan-
te, en el S. XXI, en filosofia y con Han de por medio, hay cosas que estan
cambiando. Han intuye que lejos de estar acabado el humanismo, respira
con fuerza y capacidad de reivindicacién. Sabe que llegara el momento
en que, desde €l, se recuperara el puesto que merece la religion para ela-
borar nuevas sintesis. La religion cristiana —que no se siente extrafia en
Oriente—no ve excluyentes la aparicion y uso del ‘bit” con la revelacion
del “Verbo” que era “en el principio” (Jn 1, 1). El mundo tiene espacio
para que cada persona trabaje en su inagotable conversion. En la palestra
abierta que es todavia la filosofia, Han es de los contendientes que, sin
miedo, dan valor a exponerse para buscar un futuro que una y lo celebre
en comunidad.

Conclusion

Dios creador, estd presente en su obra. Para Agustin, Dios inquieta
el corazén, amplia la mente y guia la fe. Dice: «Dios no se hace mads gran-
de por el conocimiento de quienes lo encuentran, sino que, quienes le
encuentran, se hacen mas grandes por su conocimiento de Dios» (Serm
117,2,3). Han, comentando pensamientos de A. Silesius y Leibniz, afirma:
«Sin Dios, sin musico divino, el corazén se queda sin musica. [...] Dios hace
musica. La misica que toca es el mundo» (2029a: 117).

La felicidad tiene forma de persona. Ser persona es tener ‘dignidad’,
para Han. Sefiala: «La valoracion econémica de una persona contradice la
idea de la dignidad humana. Ninguna persona deberia ser degradada a ob-
jeto de valoracion algoritmica» (2022a: 42). La concepcion de la persona
en Agustin es conocida. Dice Dolby Mugica: «LLa esencia de la tesis agusti-
niana podriamos resumirla diciendo que el hombre es persona y ocupa el
més alto lugar de la Creacién precisamente por ser imagen de Dios, pero
no de un dios cualquiera sino del Dios Trinitario» (2006: 23).

La plenitud se alcanza en comunidad. Para Agustin la comunidad es
condicion antropoldgica e ideal de perfeccion. Comenta: «kDonde hay uni-
dad, hay comunidad. Donde no hay unidad, hay turbamulta. Es decir, una



594 JESUS CANO PELAEZ

multitud turbada (Serm 103,4). Han también reclama lo comunitario para
el S. XXI. Asevera: «A diferencia del tiempo del yo, que nos aisla y nos
individualiza, el tiempo del otro crea una comunidad. Por eso es un tiempo
bueno» (2018c: 123).

Habra futuro si hay esperanza. Apunta Han: «Las personas pueden
actuar porque pueden esperar. No se puede recomenzar sin esperanza»
(2024a: 64). Para Agustin la esperanza mueve el corazén: «La esperanza
es la levadura del amor (De bon vid 20, 25).

Decia San Juan de la Cruz: «Al final me examinaran del amor». Agus-
tin y Han animan a cuidar su misterio y valorar su energia. «;Quieres saber
qué clase de persona eres? —dice Agustin— Pon a prueba tu amor. ; Amas
las cosas terrenas? Eres tierra. ;Amas a Dios? No tengas miedo en de-
cirlo: eres Dios» (In epist Joan 2, 2, 14). La temporalidad es lucha entre
amores. Comentando a Badiou, dice Han: «El amor hace posible volver
a crear el mundo desde la perspectiva del otro y abandonar lo habituado.
Es un acontecimiento que hace que comience algo totalmente distinto»
(2018c: 110). Pues que la fe, el amor y la razén nos liberen del pesimismo
y alienten el compromiso social.

Bibliografia

ADORNO, THEODOR (1983). Teoria estética, Barcelona, Orbis.

ADORNO, THEODOR (1986). Dialéctica negativa, Barcelona, Taurus.

ALESANCO REINARES, TIRSO (2004). Filosofia de San Agustin. Sintesis de
su pensamiento, Madrid, Augustinus.

ALict, LuiGr (1998). «Introduccion a la filosofia de San Agustin», en José
Oroz Reta — José Antonio Galindo Rodrigo (Dirs.), El pensamiento
de San Agustin para el hombre de hoy. Vol. I, La filosofia agustiniana,
Valencia, Edicep: 103-194.

BALTHASAR, HANs URs von (1986). Gloria. Una estética teolégica, vol. 2,
Estilos eclesidsticos. Ireneo, Agustin, Dionisio, Anselmo, Buenaventu-
ra, Madrid, Encuentro.

BALTHASAR, HANS URS VON (2004). Solo el amor es digno de fe, Salaman-
ca, Sigueme.

BAVEL, TARSICIUS J. VAN (2001). «Amor» en Allan D. Fitzgerald, Dicciona-
rio de San Agustin. San Agustin a través del tiempo, Burgos, Monte
Carmelo: 39-50.



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 595

BENEDICTO X VI (2005), Deus caritas est, Madrid, San Pablo.

BIBLIA DE JERUSALEN (1998), Bil bao, Descl ée de Brouwer.

BLANCHET, VINCENT (2023). «“Amo, volo ut sis”. Heidegger et saint Au-
gustin» en Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie, 70:
385-399.

BYUNG-CHUL, HAN (2014). Psicopolitica. Neoliberalismo y nuevas técnicas
de poder, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2016). Por favor cierra los ojos. A la biisqueda de otro
tiempo diferente, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2017). Shanzhai. El arte de la falsificacion y la de-
construccion en China, Buenos Aires, Caja negra.

BYUNG-CHUL, HAN (2018a). Buen entretenimiento. Una deconstruccion de
la historia occidental de la Pasion, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2018b). La agonia de eros, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2018c¢). La expulsion de lo distinto, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2018d). Muerte y alteridad, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2019a). Ausencia. Acerca de la cultura y la filosofia
del Lejano Oriente, Buenos Aires, Caja negra.

BYUNG-CHUL, HAN(2019b). Hegel y el poder. Un ensayo sobre la amabili-
dad, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020a). Caras de la muerte. Investigaciones filosoficas
sobre la muerte, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020b). El aroma del tiempo. Un ensayo filoséfico so-
bre el arte de demorarse, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020c¢). En el enjambre, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020d). Hiperculturalidad. Cultura y globalizacion,
Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020e). La desaparicion de los rituales. Una topologia
del presente, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2020f). La sociedad de la transparencia, Barcelona,
Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2021a). El corazon de Heidegger. El concepto de esta-
do de danimo, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2021b). La sociedad paliativa. El dolor hoy, Barcelo-
na, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2022a). Capitalismo y pulsion de muerte. Articulos y
conversaciones, Barcelona, Herder.



596 JESUS CANO PELAEZ

BYUNG-CHUL, HAN (2022b). Filosofia del Budismo Zen, Barcelona, Her-
der.

BYUNG-CHUL, HAN (2022c¢). Infocracia. La digitalizacion y la crisis de la
democracia, Barcelona, Taurus.

BYUNG-CHUL, HAN (2022d). Loa a la tierra. Un viaje al jardin, Barcelona,
Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2022¢). Vida contemplativa. Elogio de la inactividad,
Barcelona, Taurus.

BYUNG-CHUL, HAN (2023). La crisis de la narracién, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2024a). El espiritu de la esperanza, Barcelona, Her-
der.

BYUNG-CHUL, HAN (2024b. La salvacion de lo bello, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2024c). La sociedad del cansancio, Barcelona, Herder.

BYUNG-CHUL, HAN (2024d). La tonalidad del pensamiento. Trilogia de las
conferencias. Vol. 1, Barcelona, Paidés.

CUSTODIO VEGA, ANGEL (1979). «Prélogo a las Confesiones» en Obras de
San Agustin. Vol. 11, Las Confesiones, Madrid, Bac.

DoLBY MUGICA, MARIA DEL CARMEN (2006). “El ser personal en San
Agustin” en Revista Espaiiola de Filosofia Medieval, 13: 21-30.

DoOsSE, FRANCOTS (2023). La saga de los intelectuales franceses, 1944-1989,
1. El desafio de la historia (1944-1968), Madrid, Akal.

DossE, FRANCOIS (2023). La saga de los intelectuales franceses, 1944-1989,
I1. El porvenir en migajas (1968-1989), Madrid, Akal.

EILENBERGER, WOLFRAM (2025). Espiritus del presente, Madrid, Taurus.

FISICHELLA, RINO (1995). «Amor» en Luciano Pacomio — Vito Mancuso
(dir.), Diccionario teolégico enciclopédico. Sagrada Escritura — Histo-
ria — espiritualidad — Teologia fundamental — dogmadtica, moral — Ecu-
menismo — Religiones, Navarra, Verbo Divino: 37-39.

FLOREZ, RAMIRO (1967). «El Dios de Hegel » en Archivo teolégico agus-
tiniano, 2: 479-514.

Francisco (1924). Dilexit nos, Madrid, San Pablo.

GIDDENS, ANTHONY (1997). Modernidad e identidad del yo. El yo y la so-
ciedad en la época contempordnea, Barcelona, Peninsula.

GINER, SALVADOR (1982). Historia del pensamiento social, Barcelona,
Ariel.
MARTIN VELASCO, JUAN (1993). El malestar religioso de nuestra cul-

tura, Madrid, San Pablo.



AGUSTIN DE HIPONA Y BYUNG-CHUL HAN 597

PEGUEROLES, JuAan (1972). El pensamiento filosofico de San Agustin, Bar-
celona, Labor.

PERRIN, CHRISTOPHE (2009). «Les sources augustiniennes du concepto
d’amour chez Heidegger» en Revue Philosophique de Louvain, 107:
239-267

RACIONERO, LUIS (1993). Oriente y Occidente. Filosofia oriental y dilemas
occidentales, Barcelona, Anagrama.

RACIONERO, Luis (2000). El progreso decadente, Barcelona, Espasa.

RATZINGER, JOSEPH (2005). Introduccioén al cristianismo. Lecciones sobre
el credo apostélico, Salamanca, Sigueme.

REALE, GIOVANNI - ANTISERI, DARIO (2010). Historia de la filosofia, Vol.
1.1. De la antigiiedad a la Edad Media: Filosofia antigua-pagana, Bar-
celona, Herder.

RosALEs, DIEGO IGNAacio (2020). Antropologia del deseo. La existencia
personal en Agustin de Hipona, Madrid, Universidad de Comillas.

SAN AGUSTIN (1959),“Exposicion de la Epistola de San Juan a los Partos”,
en Obras de San Agustin. Vol 18, Exposicion de las Epistolas a los Ro-
manos y los Gdlatas - Exposicién de la Epistola a los Partos, Madrid,
BAC.

SAN AGUSTIN (1973), Obras de San Agustin. Vol 12, Tratados morales, Ma-
drid, BAC.

SAN AGUSTIN (1975),“De la verdadera religiéon”, en Obras de San Agustin.
Vol 4, Obras apologéticas, Madrid, BAC.

SAN AGUSTIN (1979), “Las Confesiones”, en Obras de San Agustin. Vol 2,
Las Confesiones, Madrid, BAC.

SAN AGUSTIN (1979), “Soliloquios”, en Obras de San Agustin. Vol 1, Intro-
duccion general y primeros escritos, Madrid, BAC.

SAN AGUSTIN (1983), Obras de San Agustin. Vol 23, Sermones (3°) 117-183,
Madrid, BAC.

SAN AGUSTIN (1984), Obras de San Agustin. Vol 25, Sermones (5°) 273-338,
Madrid, BAC.

SAN AGUSTIN(1987), Obras de San Agustin. Vol 11a, Cartas (2°), Madrid,
BAC.

SAN AGUSTIN (2006), “La Trinidad”, en Obras de San Agustin. Vol 5, Escri-
tos apologéticos (2°). La Trinidad, Madrid, BAC.






